
 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

175 

 

 

 

NELLO SPECCHIO DI EDUARDO 
 

DONATO ALIBERTI 

 

 

 

1. Lo sfondo filosofico-politico delle commedie 

 

«Non so quando le mie commedie moriranno e non mi interessa: l’importante è che 

siano nate vive»1. Così Eduardo nel 1970 riassume il senso etico-sociale delle sue opere. 

Nascere vivo «per un testo di teatro significa aderire al proprio tempo, esserne il riflesso e 

insieme la coscienza critica, produrre nello spettatore un effetto di evidenza che lo porti a 

riconoscersi nelle vicende di personaggi apparentemente lontani da lui»2. Le commedie di 

Eduardo, però, non sono solo nate vive, ma «vive rimangono ogni volta che si 

attraversano»3. Il suo è «nu teatro antico sempre apierto»4 sia perché apre al «nostro 

teatro interiore» e «mette in scena le perenni questioni dell’umano e ne rivela le crepe, le 

fragilità, le contraddizioni, ma anche quelle stesse crepe […] come fessure di luce»5. Sia 

perché lo scavo che Eduardo compie nell’umano implica una riflessione filosofico-politica 

e filosofico-giuridica6. I fatti, le cose quotidiane – lo stare dentro la vita concreta –, cui 

Eduardo si richiama, convocano questioni antropologico-ontologiche «d’una società che 

non regge, che crolla»7. «Tutto ha inizio, sempre, – dice Eduardo – da uno stimolo 

emotivo: reazione a una ingiustizia, sdegno per l’ipocrisia mia e altrui, solidarietà e 

simpatia umana per una persona o un gruppo di persone, ribellione contro leggi superate 

e anacronistiche con il mondo di oggi, sgomento di fronte a fatti che, come le guerre, 

sconvolgono la vita dei popoli»8. Quello di Eduardo, dunque, è un teatro che guarda alla 

persona colta «nel suo normale esistere»9, estraendone quel magma interiore – 

 
 Donato Aliberti, Borsista di ricerca all’Istituto Italiano per gli Studi Filosofici; dottore di ricerca in Filosofia 
del diritto presso l’Università di Salerno. Email: donato.aliberti@outlook.it 
1 I. Quarantotti De Filippo, 1985, 15. 
2 P. Quarenghi, 2000, XLIII.  
3 M. Campedelli, 2022, 14. 
4 Mutuiamo quest’espressione dal titolo del testo di Barbara De Miro D’Ajeta che ripercorre l’evoluzione 
storica del teatro di Eduardo: B. De Miro D’Ajeta, 1993. 
5 M. Campedelli, 2022, 14. 
6 Sull’utilizzo politico-sociale dei testi di Eduardo si veda a titolo esemplificativo: E. Testoni (a cura di), 2005, 
102; M. Mignone, 1974; A. Puglisi, 2001; A. R. Ubbidiente, 2002, 131-144. 
7 E. De Filippo, 1973, VII.  
8 Ibidem.  
9 F. Angelini, 1996, 726. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

176 

 

anch’esso a volte contradditorio, incerto – utile a svelare ipocrisie e perbenismi di una 

società costituita. Un teatro in cui vengono recuperati quegli invisibili che invocano «il 

diritto a una convivenza umana non basata sulla sopraffazione e sull’inganno ma sulla 

solidarietà che nasce dal dolore di vite provate»10. 

Nelle prossime pagine approfondiremo questo sfondo filosofico-politico: lo faremo 

non richiamando in generale tutta l’opera eduardiana, cosa che ci esporrebbe ad un 

inevitabile rischio di genericità. Ma soffermandoci su due passi, rispettivamente di 

Filumena Marturano e di Il sindaco del Rione Sanità11: questi – esprimendo lo stridore tra 

norme positive valide e principi non scritti della vita – rappresentano una cartina di 

tornasole eloquente per analizzare specifiche questioni teoriche di filosofia del diritto. Più 

in particolare la nostra tesi è: utilizzando chi sta ai margini della società quale specchio in 

cui riflettere le contraddizioni dell’ordine costituito, Filumena Marturano e Il Sindaco del 

Rione Sanità ci permettono di mettere in discussione gli assunti kelseniani della norma 

fondamentale e della purezza del diritto rispetto a contenuti etico-morali12. 

 

 

2. La legge che fa piangere e le banconote motorizzate 

 

Consideriamo ora il dato testuale, partendo da Filumena Marturano. Filumena13 è 

un’ex prostituta che durante gli anni giovanili del meretricio incontra Domenico Soriano, 

giovane facoltoso della Napoli degli affari, dal quale non si è mai più distaccata. Ella mette 

in scena un matrimonio con «Dummì» (Filumena così lo chiama), fingendo di essere in 

punto di morte, per bilanciare 25 anni della propria vita spesi per un uomo che non l’ha 

mai amata se non attraverso il danaro. In questo modo Filumena riuscirebbe finalmente a 

formare una famiglia insieme ai suoi tre figli, uno dei quali (non rivela chi) dello stesso 

Soriano. Scoperto l’inganno, don Mimì Soriano vuole annullare il matrimonio e perciò si 

rivolge all’avvocato Nocella, il quale inizia a ripercorrere gli articoli del codice a favore del 

suo assistito: l’articolo 101 (matrimonio in imminente pericolo di vita) e l’articolo 122 

 
10 A. Valerio, 2022, 6. 
11 A conferma di quanto Eduardo guardi al vissuto quotidiano non è superfluo ricordare che entrambe 
queste opere originano da fatti realmente accaduti. Dice Eduardo: «Filumena Marturano è nata per 
generazione spontanea, da un fatto vero. Non ricordo i nomi dei protagonisti reali, ma pur se li ricordassi, 
non li darei alla pubblicità. L’episodio mi venne raccontato da un amico ma la sua narrazione si limitava al 
caso di una donna da tempo in concubinaggio, la quale, fingendosi malata grave e in pericolo di vita, aveva 
indotto il suo amante a sposarla “in extremis”» (intervista di N. Pascazio, 22 febbraio 1959. Oggi in F. Di 
Franco, 1980, 126; N. De Blasi, P. Quarenghi, 2005, 487). Così come a proposito di Il Sindaco del Rione 
Sanità sostiene che essa «parte da un personaggio vivo, vero che affonda le proprie radici nella realtà» (S. 
Lori, 7 maggio 1969) che «si chiamava Campolungo…teneva il quartiere in ordine. Venivano da lui a 
chiedere pareri su come si dovevano comporre vertenze, nel Rione Sanità» (Queste due ultime affermazioni 
si trovano ora in F. Di Franco, 2005, 102). 
12 H. Kelsen, 1989, 137 ss.; H. Kelsen, 1966, 8. 
13 Su Filumena e altre figure femminili del teatro di Eduardo cfr. M. Brindicci, 2000, 83-98; B. De Miro 
D’Ajeta, 2002. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

177 

 

(matrimonio estorto con violenza o escluso per effetto di errore). Filumena – sola di 

fronte al diritto – intraprende il seguente discorso: 

 

 «Bella soddisfazione! Allora io aggio spiso na vita pè furmà na famiglia, e ‘a legge nun m’ ‘o 

permette? E chesta è a giustizia? […] “Nun è o ver che stev mpunt’ ‘e morte. Vulev fa’ na 

truffa! Me vulevo arrubbà nu cugnome! Ma cunuscevo sulo 'a legge mia: chella legge ca fa 

ridere, no chella ca fa chiagnere! […]. Guagliu’, vuie site uommene! Stateme a sentì. Ccà sta 'a 

ggente: 'o munno. '0 munno cu' tutt' 'e llegge e cu' tutt' 'e diritte... '0 munno ca se difende c' 

'a carta e c' 'a penna. Domenico Soriano e l'avvocato... (Mostrando se stessa) E ccà ce sto io: 

Filumena Marturano, chella ca 'a leggia soia è ca nun sape chiàgnere. Pecché 'a ggente, 

Domenico Soriano, me l'ha ditto sempe: «Avesse visto maie na lacrema dint' a chill'uocchie!» 

E io senza chiagnere... '0 vvedite?! Ll'uocchie mieie so' asciutte comm' all'esca... Vuie me site 

figlie!»14. 

 

In Il Sindaco del Rione Sanità, invece, è eloquente il colloquio ad inizio commedia tra 

Antonio Barracano e il professor Fabio Della Ragione. Barracano è un giustiziere, da 

ragazzo ha ucciso Giacchino, il guardiano della tenuta Marvizza di Scafati, che gli aveva 

ridotto la faccia «una maschera di polvere e sangue»15 perché le sue capre, mentre 

riposava, avevano sconfinato nel territorio dei Marvizza. Barracano è riuscito, tramite 

escamotage perfettamente legali, ad andare assolto e da allora esercita di fatto un potere 

«di rendere giustizia» alternativo a quello ordinamentale16. Un’autorità, quella di 

Barracano, cui si appellano gli umili per appianare controversie di più varia natura17. È il 

 
14 E. De Filippo, 2005, 575-576. 
15 E De Filippo, 2007, 884. 
16 La figura di Barracano ha delle affinità con quella di Geronta Sebezio di Il contratto. Sia perché i trascorsi 
dei due si somigliano: Geronta Sebezio «da giovane è stato vittima di un’ingiustizia: i suoi fratelli poco dopo 
la morte del padre lo fecero interdire perché era troppo generoso, dava a chiunque ne aveva bisogno, si 
fidava di tutti, specialmente degli amici che gli proponevano speculazioni, poi rivelatesi fallimentari» (F. Di 
Franco, 2005, 107). Sia perché entrambi questi personaggi servono ad Eduardo per denunciare i problemi 
della giustizia. Sostiene Geronta Sebezio: «Sai che cosa significa una causa civile per divergenze 
testamentarie? Si rimanda, si rimanda…rinvii, appelli, contrappelli, cassazione…passano decine e decine di 
anni, pure cinquanta, sessanta, ottanta…quando finalmente la causa va in decisione e l’hai perduta, perché 
la perdi, le spese di giudizio sono arrivate a cifre astronomiche, ti trovi nell’impossibilità di pagarle e finisci 
in galera» (E. De Filippo, 2007, 1474). 
17 Non è secondaria, a nostro giudizio, la scelta del nome «il Sindaco»: a questa qualifica corrisponde non 
un uomo titolato dalle origini borghesi ma un personaggio del popolo (Barracano è un pastore analfabeta) 
che, in virtù del suo passato, possiede saggezza e senso dell’equità.  Caratteristiche che denotano 
somiglianze con altri personaggi di Eduardo. Innanzitutto, il sindaco ha «parentela possibile […] in un 
episodio del film di De Sica L’oro di Napoli (1954). L’episodio è intitolato Il professore ed è interpretato dallo 
stesso Eduardo. Al “professore” del titolo, in realtà un semplice popolano al quale si attribuiscono però 
grande acume e saggezza, gli abitanti del quartiere si rivolgono per chiedere consigli, risolvere problemi, 
dirimere controversie, proprio come avviene (per questioni però più gravi) al “sindaco” del Rione Sanità» 
(N. De Blasi, P. Quarenghi, 2007, 794). In secondo luogo, Barracano ha dei tratti comuni con «don 
Salvatore» del film Napoletani a Milano (scritto, diretto e interpretato da Eduardo). Don Salvatore – 
anch’egli chiamato «il Sindaco» e, similmente a Barracano, sa leggere ma non scrivere – «ha nelle mani 
tutta la borgata, non è veterinario ed esercita il mestiere, non è avvocato e dà consigli legali, non è medico 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

178 

 

caso di Pascal ‘o Nason e Vicienzo ‘o cuozzo: il primo, avendo prestato soldi al secondo, 

pretende tassi usurari che obbligano ‘o cuozzo a condizioni di vita ai limiti della povertà. 

Ed è il caso di Rafiluccio Santaniello, il quale si rivolge a Barracano perché vorrebbe 

uccidere il padre Arturo. Quest’ultimo, ricco panettiere, da un lato disconosce il figlio di 

fronte a Barracano definendolo «uno scanzafatiche vagabondo scostumato e pure 

disamorato»18. Dall’altro gli nega qualsiasi sostentamento economico, sperperando il suo 

patrimonio con «una forestiera, una svizzera, che bada a tutto l'andamento e porta i conti 

a me»19, subentrata dopo la morte di sua moglie.  Nel colloquio con il medico che lo 

segue da 30 anni, Fabio della Ragione appunto, Barracano sostiene:  

 

«Professo', sui delitti e sui reati che commettono gli ignoranti si muove e vive l'intera 

macchina mangereccia della società costituita. L'ignoranza è un titolo di rendita. Mettetevi un 

ignorante vicino e campate bene per tutta la vita. Ma l'ignorante ha capito. Ha capito che “chi 

tiene santi va in Paradiso», e dice: «Se vado in tribunale per appianare questa vertenza, con 

tutto che ho ragione, può darsi che la parte avversaria o si serve dei "santi" che 

probabilmente tiene in paradiso, o presenta tré o quattro testimoni falsi...” I quali si pagano, 

lo sapete: stanno all'entrata del tribunale stesso: si affittano. “Non dire falsa testimonianza!” 

questo l'ha detto Gesù Cristo. Per dirlo lui vuoi dire che si faceva... e si fa ancora, prufesso'! 

(imita il tono severo di un magistrato). “Giurate di dire la verità, tutta la verità, nient'altro che 

la verità”, e i quattro fetentoni giurano. Allora c'è il mezzo, dite voi: si attaccano di falso. 

Prove non ce ne sono, e se ce ne sono spariscono perché 'e denare teneno 'e piede, 'e denare 

teneno 'e rote e l'ignorante non solo perde la causa ma si piglia pure quattro querele per 

diffamazione. Ora mo, l'ignorante invece di correre il pericolo di andare in tribunale va 

direttamente, di persona, dalla parte avversaria per farsi giustizia con le sue mani. Lui va 

carcerato lo stesso, è vero, ma la parte avversaria se ne va al camposanto. Professo', e io non 

sono un assassino? Giacchino, 'o guardiano d' 'a tenuta Marvizzo chi l'ha ucciso, non l'ho 

ucciso io? E la ragione la conoscete? FABIO No, e non ve l'ho mai chiesta. ANTONIO Se vi dico 

che la ragione era dalla parte mia mi dovete credere. Avevo diecimila volte ragione. Quella 

carogna doveva morire. Mi creai tutti gli alibi, presentai otto testimonianze false. Fui assolto 

per legittima difesa, e oggi sono incensurato e tengo il porto d'arme. FABIO E che significa? 

ANTONIO Che chi tiene santi, va in paradiso, e chi non ne tiene... FABIO ... va all'inferno. 

ANTONIO No, viene da me»20. 

 

 

3. L’inumanità del diritto 

 

Come vediamo, questi due brani esprimono il medesimo disagio: la giustizia positiva, 

quella «legale», non è – come pure dovrebbe essere – giustizia per il popolo. Il diritto 

valido, che pretende obbedienza concedendo protezione, può essere – e molto spesso 

 
e cura cani e bambini. Ha tempo perso legge Orazio, Omero, conosce il codice a memoria ma non sa 
scrivere» (voce narrante del film Thea Prandi). 
18 E. De Filippo, 2007, 886. 
19 E. De Filippo, 2007, 888. 
20 E. De Filippo, 2007, 846-47.  



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

179 

 

accade che sia così secondo Eduardo – strumento di sopraffazione, tecnica a vantaggio 

dei ceti di proprietà e cultura21. Di coloro i quali hanno gli strumenti per poter vivere nel 

diritto e secondo il diritto costituito. «La legge dello Stato è, nel ‘comune’, la legge di chi 

ha, sa e può»22. Da un lato, Domenico Soriano (figlio di un facoltoso dolciere di Napoli), 

pur essendosi servito di una donna per 25 anni, ha la legge della sua parte: gli articoli del 

codice che Nocella riporta sono a suo favore. Dall’altro, ad Arturo Santaniello nessuna 

norma giuridica impedisce di amministrare il proprio patrimonio in piena libertà, pur se 

questa implica che il figlio (la cui fidanzata è incinta) non abbia di che vivere.  

Al di sotto di questo diritto – formalmente valido ma «umanamente» ingiusto – c’è 

un esercito di sommersi che santi in paradiso non ne ha. Un popolo occulto consapevole 

che sarebbe inutile rivolgersi ai custodi di un ordine che pure dovrebbe tutelarli. Tanto 

Filumena Marturano quanto coloro che chiedono aiuto a Barracano esprimono la voce di 

chi il diritto – quel diritto che si fa con la carta e con la penna (in Filumena Marturano) o 

che si fa con le banconote motorizzate (in Il Sindaco del rione sanità) – invisibilizza. I passi 

richiamati mettono in scena un ordine giuridico che non è speranza dei subalterni: chi 

vive, come Filumena Marturano ha vissuto, in quei bassi in cui la luce del sole non si vede 

mai23, non ha più fede di emanciparsi. Allo stesso modo, il Sindaco raccoglie un grido di 

giustizia diffuso di quel popolo «popolare» che non crede più nell’uguaglianza davanti alla 

legge. Di chi, più vulnerabile di altri, non trova nella legge dello Stato uno strumento di 

garanzia, ma una convalida formale della sopraffazione: Vicienzo ‘o cuozzo, ad esempio, 

ha firmato una cambiale e Pasquale o nasone, pur strozzino, può pretenderne 

legittimamente il pagamento. È per questo che Barracano – nonostante o, meglio, 

proprio in virtù dei i suoi trascorsi (che gli consentono di parlare e agire con 

consapevolezza di cosa sia la giustizia applicata) – diventa l’ultima possibilità per chi non 

ha mezzi né materiali né culturali per mescolarsi in quel brodo mefitico, perfettamente 

legale, positivamente «giusto», in cui ribolle il diritto della società costituita. 

 

 

4. Kelsen alla prova di Eduardo 

 

Questa lettura di Eduardo consente le due riflessioni più strettamente filosofico-

giuridiche, di cui parlavamo all’inizio. Innanzitutto: Eduardo, collocandosi «politicamente» 

dalla parte di Filumena o chi coloro che si recano da Barracano24, attacca l’estraneità del 

 
21 Formula di Rudolph von Gneist, cit. in G. Preterossi, 2018, 411. 
22 G. Marino, 2015, 169. 
23 «Ssapite chilli vascie... (Marca la parola) – dice Filumena rivolgendosi all’avvocato Nocella – I bassi... A San 
Giuvanniello, a 'e Virgene, a Furcella, 'e Tribunale, 'o Pallunetto! Nire, affummecate... addò 'a stagione nun 
se rispira p' 'o calore pecché 'a gente è assaie, e 'a vvierno 'o friddo fa sbattere 'e diente... Addò nun ce sta 
luce manco a mieziuorno» E. De Filippo, 2005, 576) 
24 Che Eduardo si collochi dalla parte del popolo abbiamo una conferma esplicita all’atto di nomina a 
senatore a vita. In questa sede Eduardo afferma: «Io sarò al Senato quello che sono stato sia nella vita, sia 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

180 

 

diritto a qualsivoglia contenuto etico-politico. Beninteso: Eduardo non sostiene di 

fondare l’ordine su un vincolo sacrale ma di pensare un diritto «umano», cioè dal basso, 

che – per assolvere la sua funzione di elevazione sociale – non può essere indifferente 

rispetto a visioni di mondo o della vita. Quello di Eduardo è lo sforzo di pensare per 

l’uomo e partire dall’uomo ciò che «l’umanità ha sempre idealmente realizzato tra uomini 

morti, creando le migliaia di teorie religiose che in fondo hanno tutte la stessa base, la 

convivenza con amore»25. In entrambe le commedie Eduardo contrappone una legge 

dell’ignoranza che, seppur a suo modo, è molto più sapiente del diritto positivo. 

Un’innocenza intellettuale cui si accompagna una «cultura dei fatti» dalla quale emerge 

una saggezza popolare ricca di ethos, una religione della vita che accende un diritto 

«altro» che sta prima e va oltre le leggi poste26.   

In questo modo Eduardo mostra come, se il diritto si riduce a pura tecnica svuotata di 

qualsiasi contenuto di sostanza, diventi forma di legittimazione delle gerarchie esistenti 

nella società. Si trasformi nel diritto di Domenico Soriano o di Arturo Santaniello, in cui 

domina la legge del denaro. In altri termini: Eduardo – contra Kelsen (ecco perché le sue 

commedie funzionano come cartina di tornasole) – fa vedere che una dottrina pura del 

diritto finisca per negare la funzione stessa del diritto, se per il «sé» del diritto 

intendiamo, come lo intende Eduardo, forma di emancipazione popolare. Il «problema 

sociale» di Eduardo è l’inclusione piena delle masse nella cittadinanza liberandole della 

loro «fame secolare», della loro «ignoranza secolare e del secolare cattivo esempio 

datogli dalla nobiltà prima e dalla borghesia poi»27. Un’istanza di liberazione che implica 

la messa in discussione della dimensione (al contempo istituzionale e sociale) di vita 

borghese. Tuttavia, se si riduce a procedura inaridita di senso, l’ordine giuridico diventa 

 
nelle commedie. È per quello che ho scritto che mi lusingo abbiano voluto pensarmi con la nomina a 
senatore. Quini lo sapevano e lo sanno che io sono per il popolo» (F. Di Franco, 2005, 112).  
25 Eduardo, alla domanda «qual è il significato più profondo del suo dramma Il Sindaco del Rione Sanità, e in 
quale categoria lo classifica?», risponde: «come tutte le mie commedie, vi sono parecchi significati, a diversi 
livelli; quello più profondo mi sembra sia questo: non bastano le leggi a fare giustizia, ci vuole la buona 
fede, e questa buona fede sarà assente fino a che l’uomo avrà una concezione della vita puramente 
egoistica e materialistica; finché, cioè, per raggiungere potenza e benessere personali l’uomo si servirà delle 
armi della corruzione, dell’inganno, della slealtà. [Il Sindaco del Rione Sanità] mi sembra che sia un’opera 
che, al di là, della valutazione artistica, al di là dei problemi stilistici e di forma, porta all’uomo un messaggio 
di speranza nel suo destino e un invito a superare i piccoli, meschini egoismi, così da potere realizzare tra 
uomini vivi quello che l’umanità ha sempre idealmente realizzato tra uomini morti, creando le migliaia di 
teorie religiose che in fondo hanno tutte la stessa base, la convivenza con amore» (Minuta dattiloscritta s.d. 
[successiva al novembre 1970] e senza indicazione dell’intervistatore, in N. De Blasi e P. Quarenghi, 2007, 
792. 
26 Sul punto cfr. G. Marino, 2015. L’autore sostiene che in Eduardo vi sia una contrapposizione tra «umano» 
e «legale» in cui risuona «una giuridicità altra, con autori, canoni, forme di esigibilità, modalità di risposta 
dal sapore dell’originario o quasi» (12). Perciò più avanti ribadisce che «il diritto umano» di Eduardo sia un 
«diritto prima del diritto», cioè «un diritto che è diritto prima che sia imposta a noi, nella nostra cultura, 
l’evidenziazione di tratti differenziali per i quali ci diciamo che essere diritto quanto, e solamente quanto ci 
è legge» (148).  
27 I. Quarantotti De Filippo, 1985, 174. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

181 

 

facilmente strumentalizzabile verso ragioni, o personificazioni di ragioni (Domenico 

Soriano e Arturo Santaniello questo sono), che sono totalmente altro rispetto a questa 

«funzione umana» del diritto28. Perciò Eduardo cerca di evitare l’esautorazione totale del 

foro interno e pone al centro la questione coscienziale29. Nelle sue commedie l’esistenza 

non è pura condizione sospensiva dalla morte, non è solo bios: dimostrazione è che gli 

ultimi possiedono una riserva interiore grazie alla quale guardare criticamente l’assetto di 

potere valido. L’esistenza per Eduardo ha al fondo un ancoraggio che può e deve 

orientarla perché è l’unica forma di tutela e di potere di chi non ha potere: una 

sedimentazione «culturale-morale», un ethos storicamente incarnato, frutto di 

esperienza nelle cose della vita, utile a rendersi conto se un ordine questa vita non serve 

più. Naturalmente si potrebbe sostenere che il precipitato di tale lettura eduardiana sia la 

riabilitazione politica di una sostanza soggettivata. Per cui non si riuscirebbe ad evitare 

quell’impasse che proprio Kelsen voleva superare: la natura relativa, e perciò 

politicamente polemogena, dei valori30. Questo sicuramente è un problema non di poco 

conto ma, a nostro giudizio, pensare all’altezza delle sfide della tarda modernità matura 

(dopo l’ascesa e la crisi, sul piano emancipativo, dei ceti popolari) vuol dire rendersi conto 

– e grazie a Eduardo ciò sembra possibile – che un sistema normativo, ritraendosi da un 

appiglio, sia pure minimale (e certamente non in forme trascendenti, ma umanizzate) ad 

un nucleo etico-politico, si espone al rischio della sua dissoluzione. Si apre cioè ad una 

banda di briganti che, quale buco nero dell’ordine, man mano diventa sempre più 

effettiva. Antonio Barracano altro non è che una banda di briganti provvista di 

 
28 Sul rischio di disumanizzazione cui l’applicazione del diritto valido va incontro si veda l’impegno civile e 
sociale di Eduardo per le carceri minorili. Lui stesso afferma a proposito della stesura di De Pretore 
Vincenzo, avvenuta nel 1948 sottoforma di poemetto e poi nel 1957 come vera e propria commedia, che fu 
ispirata da un’esperienza giovanile presso il tribunale di Napoli (F. Di Franco, 2005, 97). «Mi viene alla 
memoria – dice Eduardo – quando vidi in una mattinata d’inverno, quelle squallide aule della Sezione 
Penale: tre ragazzi napoletani, smunti, magri, laceri, sudati, sporchi, incatenati tutti e tre con catene e 
bracciali non so se di acciaio o di ferro, dovevano essere giudicati per dei furtarelli, penso fossero stati 
scippi commessi chissà quanto tempo prima. Quello che mi rimase veramente impresso fu questo: il primo 
ladruncolo fu giudicato e condannato, ma non poté rassegnarsi che fossero giudicati anche gli altri due 
incatenati con lui…Naturalmente tra una sentenza e l’altra passa del tempo, perché in tribunale hanno fatto 
l’abitudine a questi disgraziati, non fanno più pena a nessuno;…e quindi il magistrato impartiva ordini, 
l’usciere parlava forte di cose sue con altre persone, c’era l’indifferenza, ecco, nei confronti del ragazzo 
condannato, il quale ad un certo punto si alzò e disse: «Io me ne voglio andare. Mi avete condannato fatemi 
portare via. Basta qua non ci voglio restare». Non gli diedero ascolto, anzi l’obbligarono a sedersi. 
Improvvisamente nel giovane esplosero violente la rabbia, la ribellione; per sfogarsi si batté le catene e i 
bracciali sulla fronte, così forte che schizzi di sangue macchiarono le pareti e il suo viso divenne una 
maschera di sangue. Nemmeno allora fu portato via…Il presidente fece sgomberare l’aula, tutti uscirono, e 
io pure fui contento di tornare a respirare aria libera. Fu un’esperienza tremenda per me» (E. De Filippo, 
1973, VIII). 
29 Non a caso, nel finale della commedia, il professor Della Ragione non redige il certificato di morte di 
Barracano (atto legale professionalmente dovuto) per cause naturali, come Barracano stesso gli aveva 
riferito. Ma, dopo aver invitato l’assassino (Arturo Santaniello) e il testimone (Vicienzo ‘o cuozzo) a 
riportare la verità dei fatti, lo stila «come mi detta la coscienza»: quella che gli evita «l’abitudine di mandare 
la coscienza in lavanderia» e di firmare il documento «in fede» (E. De Filippo, 2007, 912-913). 
30 Cfr. H. Kelsen, 1966, 78; H. Kelsen, 1963, 8; H. Kelsen, 1995, 145 ss.; 275 ss. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

182 

 

approvazione popolare diffusa. Riconoscimento che le viene soprattutto perché imbraccia 

quelle ragioni di giustizia che l’ordine formale non vede o non accoglie. E qui veniamo al 

problema della norma fondamentale: Eduardo ci mette davanti con la forza evocativa del 

teatro le contraddizioni cui va incontro questo principio kelseniano. Perché la domanda 

che le sue commedie consentono di porre è: la banda di briganti non è l’ordinamento 

legittimo, cede rispetto ad esso, perché non può presupporre una norma fondamentale o 

non può presupporla perché non è effettiva? Eduardo fa capire che la norma 

fondamentale in tanto la si può presupporre in quanto è efficace. La supposizione logica 

della validità dell’ordinamento legittimo è possibile solo nella misura in cui i destinatari 

dell’obbedienza ritengono di sottostare ad un potere valido proprio perché vi 

obbediscono. Non è un caso che Filumena Marturano, e come lei tutte coloro che si 

trovano nei lupanari, non la presuppone per niente: in quel diritto che favorisce solo chi, 

come Domenico Soriano, sa leggere, scrivere ed ha disponibilità finanziaria, ella non si 

riconosce. Allo stesso modo, Rafiluccio Santaniello e Vicienzo ‘o cuozzo, esclusi di una 

società cui non si sentono di appartenere, si rivolgono ad un potere «altro» da quello 

legale che gli consenta di ottenere una forma di giustizia terrena 

Grazie a Eduardo, dunque, possiamo capire i limiti strutturali di un principio di 

presunzione di legittimità del potere esistente: la norma fondamentale non è altro che 

questo. Un criterio che vuole confinare nell’astrattezza ideale il problema del fatto del 

potere. problema che è e resta reale.  Perché in Eduardo la norma fondamentale è 

presupponibile non aprioristicamente ma se e solo se un ordinamento è effettivo. Il 

punto decisivo è che a decidere è l’effettività: la sufficiente e duratura obbedienza. 

L’interrogativo che rimane aperto nel sistema kelseniano – e nella sua permanenza è 

rivelativo di una aporia non superata – è: di fronte ad un ordinamento ineffettivo si 

potrebbe mai parlare di norma fondamentale come presupposizione fittizia atta a 

conferirne validità? Il teatro eduardiano è un «luogo di rispecchiamento, trascrizione, 

narrazione anche, di ‘pagine concrete’, d’un mondo tutto fatto di vita»31 che sembra dare 

una risposta inequivocabile a questa domanda. 

 

 

 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 

 

ANGELINI Franca, 1996, «Teatro». In La cultura italiana del novecento, a cura di Corrado 

Stajano. Laterza, Bari. 

 

BRINDICCI Monica, 2000, «Ritratto di famiglia. Le donne di Eduardo prima e dopo 

Filumena». In Eduardo 2000, a cura di Tonia Fiorino, Franco Camillo Greco. ESI, Napoli. 

 
31 G. Marino, 2015, 20.  



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

183 

 

 

CAMPEDELLI Marco, 2022, Il vangelo secondo Eduardo. L’ultimo Re Magio. Claudiana, 

Torino.  

 

DE BLASI Nicola, QUARENGHI Paola, 2005, «Nota storico-teatrale a Filumena Marturano». In 

La cantata dei giorni dispari, vol. II, tomo I. Arnoldo Mondadori, Milano. 

 

DE BLASI Nicola, QUARENGHI Paola, 2007, «Nota storico-teatrale a Il Sindaco del Rione 

Sanità». In La cantata dei giorni dispari, vol. III, tomo II. Arnoldo Mondadori, Milano. 

 

DE FILIPPO Eduardo, 1973, I capolavori di Eduardo. Einaudi, Torino. 

 

DE FILIPPO Eduardo, 2005, Cantata dei giorni dispari, vol. II, tomo I. Arnoldo Mondadori, 

Milano. 

 

DE FILIPPO Eduardo, 2007, Cantata dei giorni dispari, vol. III, tomo II. Arnoldo Mondadori, 

Milano. 

 

DE MIRO D’AJETA Barbara, 1993, Eduardo De Filippo. Nu teatro antico apierto. Edizioni 

Scientifiche Italiane, Napoli. 

 

DE MIRO D’AJETO Barbara, 2002, La figura della donna nel teatro di Eduardo De Filippo. 

Liguori, Napoli. 

 

DI FRANCO Fiorenza, 1980, Eduardo. Gremese, Roma. 

 

DI FRANCO Fiorenza, 2005, «L’impegno civile di Eduardo De Filippo in: De Pretore Vincenzo, 

Il Sindaco del Rione Sanità, Il Contratto». In Eduardo De Filippo. Atti del convegno sulla 

drammaturgia civile e sull’impegno sociale di Eduardo De Filippo senatore a vita, a cura di 

Elio Testoni. Rubettino, Soveria Mannelli. 

 

KELSEN Hans, 1963, Teoria generale del diritto e dello Stato. Edizioni di comunità, Roma. 

 

KELSEN Hans, 1966, Dottrina pura del diritto. Einaudi, Torino. 

 

KELSEN Hans, 1995, La democrazia. Il Mulino, Bologna. 

 

KELSEN Hans, 1996, Il problema della sovranità e la teoria del diritto internazionale. 

Contributo per una dottrina pura del diritto. Giuffrè, Milano. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

184 

 

 

LORI Sergio, 1969, Intervista con il grande autore-attore napoletano. Roma, 7 maggio. 

 

MARINO Giovanni, 2015, Il diritto nel teatro di Eduardo. Editoriale Scientifica, Napoli. 

 

MIGNONE Mario, 1974, Il teatro di Eduardo De Filippo. Critica sociale. Trevi, Roma. 

 

PASCAZIO Nicola ,1959, «Intervista» a Eduardo De Filippo. In Giornale del Levante, 22 

febbraio. 

 

PRETEROSSI Geminello, 2018, «Un diritto per l’emancipazione sociale». In Dialoghi con 

Guido Alpa, a cura di G. Conte, A. Fusaro, A. Somma, V. Zeno-Zencovich. Roma Tre Press, 

Roma. 

 

PUGLISI Angelo, 2001, In casa Cupiello. Eduardo critico del populismo. Donzelli, Roma. 

 

PUGLISI Angelo, 2001, In casa Cupiello. Eduardo critico del populismo. Donzelli, Roma.  

 

QUARANTOTTI DE FILIPPO Isabella, 1985, Eduardo, polemiche, pensieri, pagine inedite. 

Bompiani, Milano. 

 

QUARENGHI Paola, 2000, «Vicoli stretti e libertà», prefazione a Cantata dei giorni pari, vol. 

I. Mondadori, Milano. 

 

TESTONI Elio (a cura di), 2005, Eduardo De Filippo. Atti del convegno sulla drammaturgia 

civile e sull’impegno sociale di Eduardo De Filippo senatore a vita. Rubbettino, Soveria 

Mannelli. 

 

UBBIDIENTE Roberto, 2002, «‘E figlie so’ piezz’ ‘e core ovvero L’utopia sociale di Eduardo De 

Filippo alla luce di Filumena Marturano». In Scienza & Politica, n. 26. 

 

VALERIO Adriana, 2022, «Prefazione». In Il Vangelo secondo Eduardo. L’ultimo Re Magio. 

Claudiana, Torino. 

 

 

 

 

 


