
 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

151 

 

 

 

MEMORIA, DIRITTO E IDENTITÀ NELLA CIVILTÀ NURAGICA:  

IL RUOLO DELLE STRUTTURE GIURIDICHE NELLA COSTRUZIONE DELLA STORIA 
 

MASSIMO FARINA* 

 

Abstract: la civiltà nuragica, fiorita tra il XVI e l’VIII secolo a.C., offre un campo privilegiato 

per indagare l’intreccio strutturale fra memoria collettiva, normatività e costruzione 

dell’identità, alla luce dell’assunto di Jan Assmann secondo cui il diritto costituisce il 

tessuto connettivo che rende possibile tanto l’agire quanto il ricordare. Dato il 

perdurante dibattito sull’eventuale esistenza di una scrittura nuragica, le evidenze 

archeologiche rivelano l’esistenza di dispositivi materiali – nuraghi, templi a pozzo, tombe 

dei giganti – che, lungi dall’essere meri manufatti architettonici, si configurano come 

luoghi di istituzionalizzazione di norme, rituali e pratiche di giuramento, presidiando la 

continuità del vincolo giuridico e la trasmissione della tradizione. Attraverso una 

prospettiva interdisciplinare, il contributo intende mostrare come tali strutture abbiano 

articolato lo spazio d’azione comunitario e generato un tempo socialmente costituito, 

entro il quale la memoria storica si è potuta sedimentare in forme giuridicamente 

rilevanti. L’analisi si estende inoltre alla ricezione e al riuso delle architetture nuragiche 

nelle epoche punica e romana, mettendo in luce la persistenza di modelli normativi 

originari e il loro ruolo nel plasmare l’identità giuridica sarda di lungo periodo. Il caso 

nuragico, pertanto, consente di affinare la teoria assmanniana evidenziando come, anche 

in società, nelle quali è oggetto di dibattito l'esistenza di un corpus scritto autoctono 

sicuro, il diritto operi quale dispositivo di stabilizzazione della memoria storica e di 

riduzione della complessità sociale, contribuendo in modo decisivo alla costituzione di un 

orizzonte ecumenico mediterraneo. 

 

Keywords: Civiltà nuragica – memoria culturale – pluralismo giuridico – ritualità – 

archeologia del diritto 

Abstract: the Nuragic civilization, which flourished between the sixteenth and the eighth 

centuries BCE, offers a privileged field for examining the structural interplay between 

collective memory, normativity and the construction of identity, in the light of 

Jan Assmann’s thesis that law constitutes the connective tissue enabling both action and 

remembrance. Given the ongoing debate on whether a Nuragic script existed, 

 
* Massimo Farina, Professore associato di Filosofia del diritto GIUR-17/A, Università di Cagliari. Email: 
m.farina@unica.it 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

152 

 

archaeological evidence attests to material devices – nuraghi, well temples and giants’ 

tombs – that, far from being mere architectural artefacts, serve as loci for the 

institutionalization of norms, rituals and oath-taking practices, thereby safeguarding the 

continuity of juridical bonds and the transmission of tradition. Through an 

interdisciplinary perspective, this contribution seeks to demonstrate how such structures 

articulated the community’s space of action and generated a socially constituted 

temporality within which historical memory could sediment in legally salient forms. The 

analysis is further extended to the reception and re-use of Nuragic architecture in the 

Punic and Roman periods, bringing to light the persistence of the original normative 

models and their role in shaping Sardinia’s long-term juridical identity. The Nuragic case, 

therefore, refines Assmann’s theory by showing how, even in contexts where a secure 

indigenous written corpus is debated, law functions as a device that stabilises historical 

memory and reduces social complexity, thereby contributing decisively to the 

establishment of a thereby contributing to the establishment of an ecumenical 

Mediterranean horizon.  

Keywords: Nuragic civilization – cultural memory – legal pluralism – rituality – legal 

archaeology 

 

 

 

1. Introduzione e quadro teorico 

 

L’invito «Vergessen Sie nicht!» – sollecitato dalla recente scomparsa di Jan Assmann – 

rimette al centro del dibattito filosofico‑giuridico il nesso costitutivo fra memoria e 

normatività. Assmann definisce la memoria culturale come una «struttura connettiva» 

che stabilizza l’agire collettivo attraverso legami giuridici di lungo periodo, garantendo 

«fiducia nel mondo» e riduzione della complessità1.  

Il diritto, in questa prospettiva, non è mero apparato coercitivo, ma un medium 

simbolico che iscrive il ricordo in istituzioni e pratiche sociali. L’argomentazione 

dell’egittologo trova un potente contrappunto nella teoria dei sistemi di Niklas Luhmann, 

per il quale il diritto funge da meccanismo autopoietico di aspettative normative capace 

di sostenere, nel tempo, attribuzioni di senso condivise2. La dialettica fra memoria e 

storia, come ricordato da Paul Ricoeur, implica però un continuo esercizio critico di 

«interpretazione» che eviti tanto la reificazione dell’evento quanto l’anamnesi nostalgica. 

La tutela giuridica del ricordo deve misurarsi con l’aporia dell’oblio e con l’istanza di 

 
1 Cfr. J. Assmann, 1997. In dialogo con la distinzione formulata da Jan Assmann tra memoria comunicativa 
(vivente) e memoria culturale (istituzionalizzata), Aleida Assmann ricorda che ogni politica della memoria si 
colloca in tensione fra esperienza individuale e codificazione pubblica, Cfr. A. Assmann, 2006. 
2 Si vedano N. Luhmann, 1993, 134‑136; G. Teubner, 1993. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

153 

 

giustizia che ogni narrazione del passato invoca3. Pierre Nora ha mostrato come la 

modernità, smarrendo la milieu de mémoire di tradizioni viventi, abbia cristallizzato la 

propria identità in lieux de mémoire istituzionali – monumenti, archivi, rituali civili – nei 

quali la dimensione giuridica opera come dispositivo formale di custodia e selezione4. A 

monte di queste elaborazioni si staglia la genealogia nietzscheana del ricordo, nella quale 

la memoria del debito si origina da pratiche giuridico‑penali capaci di «imprimere» 

promesse sul corpo sociale5. Il diritto, dunque, incide la memoria prima ancora che la 

scrittura la registri. Applicare questo quadro teorico alla civiltà nuragica (XVI‑VIII sec. a.C.) 

– oggetto di dibattito sulla possibile esistenza di segni e pratiche scrittorie locali6 – 

consente di mettere alla prova l’ipotesi assmanniana sul carattere costitutivo del diritto 

nella formazione della memoria collettiva. Le ricerche archeologiche di Giovanni Lilliu 

rivelano una rete di nuraghi concepiti non solo come strutture difensive, ma come centri 

di aggregazione politica e sacrale, fulcri di un ordine territoriale fondato su vincoli 

reciproci e convenzioni rituali7. Giovanni Ugas ha mostrato come l’«alba dei nuraghi» 

coincida con l’emergere di castelli megalitici che disciplinano l’accesso alle risorse e 

orchestrano alleanze intercomunitarie, configurando un vero e proprio spazio giuridico, 

anche se dovesse prevalere l’orientamento di assenza di codificazione scritta8. In tali 

contesti, i pozzi sacri e le tombe dei giganti funzionano da luoghi della memoria in cui 

l’oralità giuridica si coniuga con il rituale, stabilendo obblighi, sanzioni e sistemi di 

legittimazione che proiettano nel futuro l’identità del gruppo. 

Studiare la Sardegna nuragica attraverso questa lente consente di interrogare la 

genesi di una normatività nella quale l’architettura megalitica e il rito producono 

dispositivi di stabilizzazione simbolica comparabili, per funzione, ai testi giuridici delle 

culture coeve del vicino Oriente. 

Il presente contributo muove, dunque, da tre principali domande di ricerca: i) in che 

misura le strutture nuragiche possono essere interpretate come luoghi giuridici di 

 
3 P. Ricoeur, 2000, 21‑22. 
4 Cfr. P. Nora, 1984-1993. 
5 Cfr. F. Nietzsche, 1887. 
6 Il presente contributo è sviluppato nella consapevolezza del dibattito, tutt’oggi vivo, sulla possibile 
esistenza di pratiche scrittorie nuragiche. Per questa ragione l’impianto interpretativo non assume né la tesi 
dell’assenza né quella della presenza come premessa. Il ragionamento si fonda su evidenze indipendenti 
dalla scrittura (configurazioni spaziali e monumentali; dispositivi rituali e performativi; pratiche di pubblicità 
e di ripetizione; riusi e traduzioni istituzionali in età fenicia, punica e romana). Ciò non implica che il 
discorso sia basato solo sull’oralità, in quanto anche l’estensione e la continuità dell’oralità sono oggetto di 
verifica. La categoria operativa qui adottata è la performatività giuridica dei luoghi e delle pratiche, capace 
di operare sia in regimi di oralità prevalente sia in scenari con possibili supporti scrittori ancora discussi. Per 
una mappa essenziale delle posizioni si vedano: in prospettiva favorevole all’ipotesi di scritture indigene, F. 
Garuti, 2015; G. Sanna, 2016; M. Pittau, 2007, e saggi successivi; in senso prudente e critico, R. Zucca, 2012; 
F. C. Casula, 2017; P. Bernardini, 2010. L’argomentazione sviluppata in queste pagine resta compatibile con 
esiti differenti della discussione, che non pregiudicano la tesi di fondo sull’intreccio tra memoria e validità. 
7 G. Lilliu, 1988, 215‑230. 
8 Si veda G. Ugas, 2006, 67‑72.  



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

154 

 

produzione di memoria collettiva; ii) quali pratiche rituali veicolavano la trasmissione di 

norme e obbligazioni; iii) come il successivo riuso punico e romano di tali spazi abbia 

rinegoziato (senza cancellarli) i codici mnemonico‑giuridici originari. Metodologicamente, 

si adotterà un approccio interdisciplinare che coniuga ermeneutica giuridica, teoria dei 

sistemi e analisi archeologica comparata9, valorizzando la nozione di evidenza indiretta – 

inclusa, in chiave euristica, la discussione sugli eventuali indizi scrittori indigeni – per 

inferire modelli normativi da tracce materiali e distribuzioni spaziali10. In tal modo, la 

civiltà nuragica diventerà un banco di prova per valutare la validità generale dell’assunto 

assmanniano: «non vi è storia senza ricordo, non vi è ricordo senza legame giuridico». 

 

 

2. Lo spazio giuridico nuragico 

 

La prospettiva di Jan Assmann per cui la memoria collettiva non sopravvive senza il 

contrappeso di strutture giuridiche durevoli11 costituisce il punto di partenza per 

raccontare come i templi a pozzo e le tombe dei giganti vengano periodicamente riattivati 

sul piano rituale. Lo sfidante percorso che in questa sede si vuole compiere necessita 

però di puntuali passaggi chiarificatori, tra cui, il primo fra tutti è rivolto al diritto nuragico 

e, in particolare, a come questo si costituisca anzitutto come spazio, traducendo la «presa 

di terra» (Landnahme) schmittiana in un reticolo di segni litici che stabilizzano 

l’esperienza sociale12. Più di ottomila torri megalitiche – censite fra il XVI e l’VIII secolo 

a.C. – trasformano infatti il paesaggio sardo in una scacchiera normativa, nella quale la 

geografia dei rilievi coincide con la mappa dei diritti. Le murature ciclopiche non sono 

meri bastioni, esse articolano l’accesso ai pascoli, disciplinano le vie di transumanza, 

regolano il controllo delle risorse idriche e fondano, in senso tecnico, una vera 

giurisdizione13.  

A differenza dei palazzi minoici o micenei, i nuraghi non centralizzano un potere 

sovraordinato, bensì, come ha osservato Dyson14, producono una rete polinucleare di 

autorità locali, ciascuna con competenze territoriali definite ma interconnesse 

visivamente. L’analisi della viewshed15 diviene decisiva laddove Rothenberg16 dimostra 

 
9 C. Faralli, 2005. L’Autrice enfatizza l’importanza di un approccio interdisciplinare che integri la filosofia del 
diritto con strumenti provenienti dalle scienze sociali e storiche, per cogliere meglio la complessità dei 
fenomeni normativi e le nuove frontiere della ricerca giuridica. 
10 G. Fassò, 1970. L’Autore sottolinea l’importanza di considerare la filosofia del diritto come 
un’articolazione storica della normatività, che si intreccia profondamente con la formazione della memoria 
collettiva, fondando così il dialogo tra dimensione normativa e culturale storicizzata. 
11 Cfr. J. Assmann, 1997. 
12 C. Schmitt, 1985. 
13 G. Lilliu, 1988, 215‑230. 
14 S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007. 
15 In archeologia del paesaggio per viewshed si intende l’insieme delle porzioni di terreno potenzialmente 
visibili da un punto o da una linea d’osservazione, calcolato su un modello digitale di elevazione (DEM) 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

155 

 

che solo il 60 % delle torri massimizza la visibilità strategica, mentre il restante 40 % 

presidia nodi di scambio o frontiere pastorali. La funzione primaria, dunque, non è 

l’allerta militare bensì la pubblicità giuridica, ossia far sapere chi ha titolo per sanzionare, 

tassare o dirimere controversie17. In termini luhmanniani, può affermarsi che i nuraghi 

operano come apparati di riduzione dell’incertezza, in grado di rendere costanti le 

aspettative reciproche e trasformare il rischio di conflitto in cooperazione strutturata18. 

Questa lettura è corroborata dall’evoluzione tipologica. Il passaggio dai nuraghi 

monotorre a quelli trilobati – o a complessi a corridoio19 – corrisponde all’emergere di 

un’élite in grado non solo di proteggere, ma di normare la circolazione dei beni. Agli 

ingressi monumentali si associano magazzini, officine metallurgiche e cisterne, segni 

tangibili di un’economia redistributiva che presuppone regole di accesso, quote di 

contribuzione e criteri di compensazione. La coesistenza, entro uno stesso complesso, di 

spazi cultuali, unità artigianali metallurgiche e volumi di stoccaggio non è un dato neutro, 

bensì sintomatico di un dispositivo di regolazione collettiva delle risorse, nel quale 

accessi, quote e compensazioni sono pubblicamente riconoscibili e periodicamente 

 
mediante test di linea-di-vista. Si distinguono, tra gli altri, il point viewshed (da un singolo punto), il 
cumulative viewshed (somma della visibilità da più punti) e le analisi di intervisibilità tra siti. L’esito dipende 
da scelte parametriche (altezza dell’osservatore e del bersaglio, raggio di analisi, correzione di curvatura 
terrestre ed eventuale rifrazione), dalla risoluzione del DEM e dal trattamento di coperture non 
topografiche (vegetazione, manufatti). Per questo le mappe di visibilità vanno intese come indicatori 
potenziali, da accompagnare a verifiche sul campo e a test di sensibilità sui parametri impiegati. Riferimenti 
introduttivi e applicativi: D. Wheatley, M. Gillings, 2002; J. Conolly, M. Lake, 2006; per l’estensione 
concettuale oltre la visibilità «binaria» verso le visualscapes e le incertezze percettive: M. Llobera, 2003, 25-
48. 
16 M. Rothenberg, et al., 2024. 
17 Si veda G. Del Vecchio, 1946. 
18 N. Luhmann, 1993, 134‑136. 
19 Cfr. G. Ugas, 2006, 67‑72. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

156 

 

riattivati attraverso il rito, risultando quindi più coerente con un assetto redistributivo20 

che con un semplice presidio militare21. 

La configurazione insediativa nuragica risulta spiegata meglio da un fascio di fattori – 

inter-visibilità tra torri, posizionamento rispetto a corridoi di mobilità stagionale (valichi, 

crinali, guadi) e accesso a risorse – che non dai soli parametri medi di distanza. Nel 

Sulcis22, ad esempio, dall’analisi GIS di visibilità cumulativa (cumulative viewshed) e di 

statistica spaziale è risultato che la rete dei nuraghi non risponde unicamente a logiche 

difensive, le aree a massima esposizione visiva23 ricadono su snodi topografici che, 

plausibilmente, fungevano da luoghi di incontro, scambio e regolazione 

(santuari‑mercato, soglie di pascolo, passaggi obbligati), cioè punti di mediazione 

giuridico‑economica in cui l’ordine degli accessi e degli obblighi era pubblicamente 

riconoscibile e, quindi, prevedibile24. Non è casuale che molti corridoi25 interni presentino 

 
20 A titolo d’esempio si consideri il santuario‑villaggio di S’Arcu ’e Is Forros (Villagrande Strisaili), ove la 
compresenza di edifici cultuali a megaron, aree artigianali metallurgiche (forni, scorie, strumenti) e 
ambienti di deposito è documentata dalla ricostruzione monografica di Fadda, nonché dagli 
approfondimenti istituzionali e dagli ultimi rapporti di scavo (2016‑2017), che confermano la centralità 
tecnico‑rituale del sito in età del Bronzo finale e prima età del Ferro (v. M. A. Fadda, 2013; G. Salis, M. Tatti, 
2021). Per complessi analoghi, nei quali la funzione cultuale si integra con gestione delle risorse e regimi di 
accesso (acqua, derrate, manufatti), si vedano: Santa Vittoria di Serri, con Recinto delle Feste (aree di 
banchetto, «mercato» a celle, cucina) e pozzo sacro, oltre a indizi di metallurgia (matrice di fusione in 
steatite) che suggeriscono circuiti di offerta‑redistribuzione (v. R. Zucca, 1988; G. Paglietti, et al., 2016); 
Romanzesu (Bitti), con pozzo sacro collegato a vasca-anfiteatro, più templi a megaron e grandi recinti 
cerimoniali (v. M. A. Fadda, F. Posi, 2024); Sos Nurattolos (Alà dei Sardi), con fonte sacra, tempio a megaron 
e capanne annesse (v. P. Basoli, 2016). Nel loro insieme, questi complessi sostengono l’interpretazione 
non‑militare delle concentrazioni monumentali, essi operano come dispositivi rituali di 
produzione‑stoccaggio‑distribuzione, cioè come infrastrutture di un’economia del dono-contro‑dono 
normata e pubblica, coerente con l’ipotesi di regimi redistributivi e quote di accesso legittimate per via 
cerimoniale. 
21 G. Lilliu, 1988, 215‑230; G. Ugas, 2006, 67‑72; Per un riferimento di sintesi sul profilo mercato-
redistribuzione in età nuragica, si veda S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007. Per un supporto più recente sulla 
distribuzione e funzione dei nuraghi, si veda anche M. Rothenberg, et al., 2024. 
22 Le ricerche sull’era del Sulcis, condotte applicando cumulative viewshed e spatial statistics su scala 
regionale, hanno mostrato pattern non riducibili a mere logiche di avvistamento e controlli a raggio fisso, 
bensì coerenti con la presenza di snodi e soglie del paesaggio (foci, pianori di margine, intersezioni di 
percorsi). A tal proposito, cfr. M. Rothenberg, et al., 2024. 
23 L'uso della visibilità come metrica interpretativa (ritenuta più efficace della sola distanza media tra le 
torri) è fondamentale per comprendere la funzione dei nuraghi. Per quanto riguarda la Marmilla, gli studi 
mostrano alti gradi di intervisibilità tra le torri (D. Schirru, 2017), il che è stato confermato anche dalle 
analisi sulla visibilità totale (total viewshed) condotte in diverse sub-regioni (G. Castangia, D. Schirru, 2022). 
Tali risultati complicano la lettura che attribuisce alle torri una funzione esclusivamente militare. Per un 
quadro metodologico generale sulla visibility analysis nell'archeologia del paesaggio, il riferimento 
principale è M. Gillings, D.W. Wheatley, 2020. 
24 M. Rothenberg, et al., 2024. 
25 Per corridoi di movimento si intendono traiettorie preferenziali stimate su una superficie di costo che 
assegna a ciascuna cella del territorio un onere di attraversamento (pendenza, ostacoli, uso del suolo, 
idrografia). I least-cost paths sono i percorsi a costo cumulativo minimo tra sorgenti e destinazioni calcolati 
su tale superficie. Le viewshed indicano le aree potenzialmente visibili da uno o più punti, derivate da 
modelli digitali di elevazione tramite test di linea di vista. L’integrazione con la network analysis consiste nel 
rappresentare siti e connessioni come grafo, pesando gli archi con costi e/o visibilità reciproca e valutando 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

157 

 

sedili ricavati nel vivo della muratura. Essi definiscono uno «spazio scenico» destinato alla 

parola pubblica, secondo modelli che Bourdieu26 chiamerebbe di autorità performativa e 

che la teoria discorsiva della validità di Habermas chiarisce sul piano procedurale27. La 

pietra, insomma, non è sfondo ma parte costitutiva dell’atto giuridico, laddove la 

promessa è incisa sulla geografia, più che vergata sulla tavoletta28. In tal senso, la 

stabilizzazione delle aspettative resa possibile dalla rete di torri si traduce in procedure 

discorsive di validazione pratica29, nelle quali la pubblicità del luogo e la ripetibilità degli 

atti fungono, di per sé, da criteri di validità. 

Così, nell’assetto nuragico, che si presenta con evidenti caratteri di poliarchia, il 

blocco monolitico diviene un gradiente che si addensa o si allenta in base alla 

configurazione delle alleanze. Nell’orizzonte del nomos, la «presa di terra» dà forma, 

individua confini e produce opposizioni, di qui il binomio amico-nemico30, ma nel 

paesaggio sardo tali chiusure appaiono porose e reversibili. La documentazione 

archeologica e topografica segnala variazioni di densità e schemi di presidio differenziati 

per aree, con legami stretti a risorse idriche, litologie e corridoi di mobilità31. In questo 

quadro, la torre nuragica opera come marcatore giuridico polifunzionale, ora soglia che 

esclude (baluardo identitario), ora nodo che include (punto di mediazione e 

ridistribuzione), a seconda dell’assetto delle aspettative reciproche. La medesima duttilità 

spiega, in età fenicia e poi punica, il riuso dei nuraghi quali landmarks doganali – o punti 

di riscossione dei tributi portuali32 – così da confermare la cooptazione del segno giuridico 

pre‑esistente riconosciuto dalle popolazioni indigene come garante di obbligazioni 

pregresse33. 

Affermare che l’ordine nuragico si inscrive nella topografia delle costruzioni pone il 

problema della sua conservazione nel tempo. Legare la stabilità topografica a una 

dinamica temporale di conferma diviene fondamentale per far sì che la regola non si 

riduca a mera forma spaziale. In questa funzione intervengono i templi a pozzo e le 

tombe dei giganti, che non soltanto custodiscono il ricordo degli antenati, ma operano 

come ri‑segnature periodiche dei limiti e degli obblighi comunitari, mediante giuramenti, 

 
misure di connettività/centralità per scegliere i tracciati più probabili. I risultati dipendono dai parametri 
(risoluzione del DEM, altezza osservatore/bersaglio, raggio d’analisi) e vanno verificati con riscontri sul 
campo. Per corridoi di movimento, modellati con least‑cost paths e viewshed, cfr. D. Schirru; A. Vanzetti, 
2023; per un approccio integrato viewshed–network analysis, cfr. A. De Montis, S. Caschili, 2012. 
26 P. Bourdieu, 1972, 113-115. 
27 Cfr. J. Habermas, 2013. 
28 Ciò in quanto una parte della letteratura, già sopra citata, sostiene, da tempo e con fermezza, l’esistenza 
di segni scrittori indigeni su bronzi, betili o superfici architettoniche, l’argomentazione non si basa 
sull’esistenza di documentazione scritta né presume un regime esclusivamente orale. Riguarda, invece, la 
performatività giuridica di luoghi e riti, che può operare in entrambi gli scenari interpretativi. 
29 J. Habermas, 2013. 
30 C. Schmitt, 1985. 
31 P. Melis, 2017. 
32 Si vedano S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007, 112‑118; C. Tronchetti, 2016 
33 M. Botto, 2006; C. Tronchetti, 2016; S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

158 

 

offerte e banchetti regolati. È nel ritorno ciclico del rito che l’atto originario di «presa di 

terra» viene rinnovato e reso pubblico. Senza tale riattivazione, il segno litico perderebbe 

la sua forza vincolante. Così, mentre l’architettura nuragica materializza la memoria 

culturale34, il rito assicura la memoria comunicativa e la validazione procedurale degli 

impegni35. Il dialogo tra queste due dimensioni, come si vedrà nel prosieguo, consente di 

leggere l’acqua, la morte e il banchetto sacro come il vero corpus procedurale attraverso 

cui la Sardegna dell’età del Bronzo ha garantito la continuità dei propri vincoli collettivi36. 

 

 

3. Memoria rituale e norme sacre 

 

Assunta la distinzione tra supporto materiale e circuito di trasmissione, il passo 

ulteriore non riguarda il se, ma il come, ossia in che modo le pratiche rituali trasformano 

la topografia vincolante in una procedura di rinnovo della regola37. Il calendario delle 

azioni presso i templi a pozzo, le tombe dei giganti e i luoghi del convito non aggiunge 

semplicemente memoria ma è in grado di rendere pubblici gli obblighi, attribuisce 

responsabilità lungo linee di appartenenza e predispone una risposta condivisa in caso di 

violazione38. Così l’originaria «presa di terra» non resta un fatto del passato, ma un atto 

che ritorna, capace di confermare, e quando occorre di rimodulare, le aspettative 

reciproche senza contraddire la matrice spaziale39. Su questi tre dispositivi — acqua, 

antenati, banchetto — si concentra ora l’analisi, ricostruendone la logica giuridica interna 

e la capacità di mantenere nel tempo i vincoli collettivi. 

I pozzi sacri costituiscono il primo, e forse più eloquente, di questi dispositivi. 

L’architettura ipogea di Santa Cristina, con la sua scalinata perfettamente orientata agli 

equinozi, o quella di Su Tempiesu, dove la volta a filari contrapposti si riflette nell’acqua 

sorgiva, mettono in scena un percorso di progressiva spoliazione profana. Il pellegrino 

discende e, discendendo, attraversa soglie che lo separano dal quotidiano. Victor Turner 

avrebbe definito tale passaggio una condizione liminale, nella quale i ruoli sociali vengono 

sospesi per consentire una rifondazione dei rapporti di forza40. Sul piano giuridico, ciò 

equivale a un momento di «competenza straordinaria», con ciò volendo intendere che gli 

atti che altrove sarebbero inefficaci – promesse matrimoniali inter‑claniche, patti di 

 
34 Cfr. J. Assmann, 1997. 
35 Per il rito come forma di validazione e come «procedura» che rende pubblici e vincolanti gli impegni: C. 
Bell, 1992; V. Turner, 1969, 95‑97; H. Kelsen, 1960, sulla forma procedurale del diritto; N. Luhmann, 1993, 
134‑136 e 280‑284, sul tema della stabilizzazione delle aspettative e conferme ricorsive. 
36 A. Depalmas, 2012; M. Douglas, 1966; S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007. 
37 N. Luhmann, 1993, 134-136 e 280-284. 
38 A. Depalmas, 2012; M. Douglas, 1966; S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007. 
39 C. Schmitt, 1985. L’autore ricorda che la «presa di terra» resta tale soltanto se reiterata in un calendario 
di celebrazioni che la attualizzano come atto originario. 
40 Cfr. V. Turner, 1969. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

159 

 

alleanza, riscatti di sangue – divengono vincolanti in virtù della loro pronuncia in illo 

tempore sotterraneo. L’atto è fissato, non su tavole di bronzo, ma su un deposito 

votivo41: bronzetti antropomorfi, riproduzioni di navicelle, lingotti di rame, ceramiche 

miniaturizzate42. Hubert e Mauss, studiando il sacrificio, parlavano di «credito rituale» 

che lega l’uomo alla divinità43. Ebbene, qui il «credito» è iscritto nell’acqua, elemento che 

nella cosmologia nuragica collega superficie e mondo ctonio, garantendo sanzioni 

ultraterrene in caso di spergiuro. È il tribunale della natura, nella cui sentenza la società 

proietta la massima forza irresistibile di coercizione. 

Se l’acqua fonda la veridizione dei giuramenti, le tombe dei giganti sostengono il 

principio di legittimità genealogica. In siti come Coddu Ecchiu o Is Concias, le lunghissime 

camere absidate, riaperte ciclicamente per l’inserimento di nuovi defunti, costituiscono la 

cosiddetta «intersezione dell’eterno nel tempo»44. La comunità, radunata nell’esedra 

antistante, consuma il banchetto funebre – frammenti di stoviglie e ossa animali 

testimoniano pietanze elaborate – riconoscendo nei resti degli antenati la fonte stessa di 

ogni diritto di proprietà e di sovranità sul suolo. La memoria, incorporata attraverso le 

deposizioni reiterate, è anche in grado di ordinare le appartenenze, le successioni e i 

ranghi all’interno del gruppo45. In termini funzionali, il quadro richiama – senza postulare 

derivazioni dirette – ciò che in età romana verrà successivamente concettualizzato come 

consecratio del capostipite alla comunità, ossia la trasformazione dell’antenato in bene 

comune simbolico da cui discendono diritti e obblighi genealogici46. La collocazione delle 

sepolture su margini e piste pastorali generava segnacoli identitari, capaci di attestare chi 

avesse inaugurato il territorio e, per ciò stesso, potesse vantarne priorità d’uso e di 

tutela47. In questa prospettiva, si può affermare la sussistenza di «reti sociali lapidee», 

 
41 Mentre, da una parte, si afferma la sussistenza di scrittura nuragica in forma di incisioni su bronzetti e 
ceramiche (cfr. G. Sanna, 2016; F. Garuti, 2015) e dall’altra altra parte la si contesta (cfr. R. Zucca, 2012; F. 
C. Casula, 2017), il vincolo giuridico qui discusso è materiale‑rituale (promessa, offerta, testimoni) ed è in 
grado di produrre effetti di validità a prescindere dalla scrittura. 
42 E. Contu, 1999; M.A. Fadda, et al., 1992. 
43 H. Hubert, M. Mauss, 1898, 102. 
44 Con questa espressione Mircea Eliade intendeva riferirsi al sacro, che si manifesta come ierofania, 
un’irruzione che spezza l’omogeneità del tempo profano e riapre l’accesso a illud tempus, il tempo mitico 
dell’origine. Per l’Autore, nei riti periodici il tempo storico è sospeso e rifondato e ciò che si celebra non è 
un passato remoto, ma l’attualità dell’evento primordiale che ritorna e ri-ordina il mondo. L’«intersezione» 
indica dunque una struttura esperienziale (non una semplice metafora), la ripetizione rituale riattualizza gli 
archetipi, e consente il «ricominciamento» del tempo e conferisce efficacia normativa alla memoria 
comunitaria (cfr. M. Eliade, 1965 e 1949). 
45 A. Depalmas, 2012. 
46 Per la nozione di consecratio nella tradizione giuridica e religiosa romana e la funzione comunitaria del 
capostipite, si veda J. Scheid, 1998. Qui l’analogia è di valore funzionale, non tecnica, nel senso che non si 
intende proporre un antecedente nuragico della dogmatica romana, ma un parallelismo di ruolo. 
47 S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007; A. Moravetti, P. Melis, L. Foddai, E. Alba (a cura di), 2017. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

160 

 

dotate di nodi materiali capaci di convogliare memoria e vincoli lungo linee di vista e di 

marcia, traducendo la genealogia in un alfabeto territoriale48. 

Il terzo elemento, complementare ai due precedenti, è dato dai templi a megaron – 

come S’Arcu ’e Is Forros e Seruci – che ospitano banchetti cultuali attorno a focolari e ad 

altari a corna taurine49. È il pasto rituale che, più di ogni altro atto, rende commensurabili 

corpo biologico e corpo sociale, trasformando la gerarchia in ordine visibile e accettato50. 

In Sardegna, tale coincidenza assume un valore redistributivo. Nei contesti di servizio, 

infatti, i resti faunistici selezionati e le concentrazioni di scarti combusti indicano conviti 

su larga scala e circolazione cerimoniale del surplus, orchestrata da élite che insieme 

distribuiscono e segnano il rango51. Nel lessico antropologico, questo circuito è del dono-

debito, ossia ciò che oggi si offre obbliga domani in forme di obbedienza, tributo o lavoro, 

convertendo la liberalità in vincolo52. Qui il diritto opera come equità flessibile. Nessuna 

tavola di leggi definisce la porzione esatta di carne o di vino, eppure tutti riconoscono che 

l’eccesso o la mancanza oltre la soglia condivisa rompono l’ordine e aprono alla contro-

prestazione conflittuale53. 

Considerato nel suo insieme, il complesso rituale — acqua, tomba, banchetto — 

funziona come una procedura completa: una competenza definita (luogo sacro e 

officianti), una forma riconoscibile (gesti prescritti, oggetti consacrati) e una sanzione 

efficace (divina, comunitaria, talvolta coercitiva) organizzano atti capaci di produrre 

effetti giuridici durevoli54. In termini socio-antropologici, tale efficacia corrisponde alla 

parola e al gesto autorizzati, ossia a quella «magia sociale» che conferisce status, 

trasferisce obbligazioni e riorienta distribuzioni55. Nel contesto nuragico, questa forza si 

ancora alla materia, al bronzo e al basalto, che rendono leggibili e persistenti le decisioni 

rituali, convertendo lo spazio d’azione in un archivio semi-permanente. 

Questa forza normativa dei riti nuragici spiega la loro resilienza nel confronto 

coloniale. I Fenici, prima, e i Cartaginesi e Romani poi, lungi dal distruggere i templi 

dell’acqua o le tombe collettive, li cooptarono in un processo di «creolizzazione 

 
48 E. Blake, 2014. L’etichetta «reti sociali lapidee» è una resa sintetica coerente con l’approccio di Blake alle 
reti materiali e ai paesaggi monumentali. 
49 A. Moravetti, P. Melis, L. Foddai, E. Alba (a cura di), 2017 (schede su templi a megaron; S’Arcu ’e Is Forros 
e Seruci). 
50 M. Douglas, 1966, in particolare il capitolo sulla purezza/convivialità e gerarchie rituali; M. Dietler, B. 
Hayden (a cura di), 2001, sulla teoria del banchetto come politica materiale. 
51 S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007, in merito ai quadri su convivi e coesione politico-rituale; A. Moravetti, P. 
Melis, L. Foddai, E. Alba (a cura di), 2017, su indicatori di conviti: focolari, ceramiche da servizio, scarti 
combusti/selezionati. 
52 M. Mauss, 1923-24; M. Sahlins, 1972, sulle forme di reciprocità e obbligazione. 
53 M. Douglas, 1966, in tema di soglie rituali e infrazioni; N. Luhmann, 1993, sulle norme come 
stabilizzazione delle aspettative: squilibri ripetuti, conflitto e ri-normazione. 
54 H. Kelsen, 1960, sul nesso competenza-forma-sanzione e sulla validità come proprietà degli atti conformi 
alla procedura. 
55 P. Bourdieu, 1991, in particolare sulla delegazione istituzionale che rende efficaci gli enunciati; cfr. P. 
Bourdieu, 1977 sulla performatività sociale dei riti. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

161 

 

culturale»56. Così, a Tharros il pozzo sacro divenne nucleo di un tophet punico in cui le 

urne infantili si addossarono alle antiche mura nuragiche. a Bithia il tempio fenicio 

conservò la sorgente protetta da un recinto nuragico, riconoscendo implicitamente 

l’auctoritas del luogo.  

Sul piano giuridico l’incontro fra ordinamenti assunse i tratti di un sincretismo 

pragmatico, il potere egemone riconobbe l’efficacia sociale degli antichi luoghi, 

appoggiandovi la propria pretesa di legittimità57. Nelle aree interne, la continuità dei culti 

idrici si riformulò in pratiche di fonti salutari e spazi termali, mentre consuetudini e segni 

locali vennero tradotti nel lessico romano come loci sacri e agri publici58. La norma 

sopravvenuta non cancellò la matrice, la riscrisse, convertendo i riti in procedure 

amministrative di delimitazione, uso controllato e tutela delle risorse59. 

Il carattere di continuità trasformativa che emerge da queste dinamiche costituisce la 

premessa logica dei processi di riuso e di adattamento punico‑romano delle architetture 

nuragiche. La persistenza dei luoghi rituali garantisce la sopravvivenza, seppur 

metamorfica, dei paradigmi giuridici originari, la torre si trasforma in statio militare, il 

pozzo sacro in ninfeo, la tomba dei giganti in cippo funerario romano, ma la funzione 

profonda – custodire memoria e vincolare azione – resta riconoscibile. Ciò dimostra che il 

diritto, inteso in senso assmanniano come «struttura connettiva» di memoria e agire, può 

attraversare epoche, lingue e imperi, mutando di simboli senza perdere la propria 

efficacia di legame. 

 

 

4. Continuità e trasformazioni  

 

Chiarita la funzione procedurale dei dispositivi rituali, occorre vedere come tale 

impianto venga tradotto nei cambi di sovranità. L’ordito giuridico‑rituale della Sardegna 

nuragica, incentrato su torri‑confine, pozzi sacri e tombe genealogiche, non viene 

cancellato dall’arrivo di nuove potenze, al contrario, funge da matrice plastica attraverso 

la quale Fenici, Cartaginesi, Romani, Bizantini e poi Giudicati medievali rinegoziano la 

propria legittimità. La legittimazione esterna si costruisce sulla riconoscibilità interna, i 

segni già affidabili vengono resi «amministrabili», iscritti nei registri di loci sacri e agri 

publici e ritarati negli usi (confine, approdo, mercato, culto). Il paradigma non è la 

sostituzione, ma la riscrittura, le forme antiche vengono tradotte nel lessico del governo 

 
56 M. Botto, 2006. 
57 P. Meloni, 2013, specialmente i capitoli che trattano gli assetti territoriali e le pratiche di integrazione; 
per il riuso di segni indigeni come ancoraggi di legittimazione, cfr. anche S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007. 
58 R. Zucca, 1986, sul complesso termale e gestione delle acque in età romana; M. Madau, 2021, sulla 
continuità/trasformazione dei culti idrici. 
59 Cfr. P. Meloni, 2013, sulla trasposizione amministrativa: locus sacer, ager publicus, regimi d’uso; cfr. R. 
Zucca, 1986, sulle pratiche di gestione e tutela delle acque in contesto pubblico. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

162 

 

tramite pratiche di delimitazione, fiscalità e culto, preservando agli occhi delle comunità 

la loro forza di garanzia. 

Tra gli esempi60 più noti vi è certamente l’area di Tharros, che tra la fine dell’VIII e il 

VII secolo a.C., conobbe il tophet61 fenicio allestito sulla sommità di Su Muru Mannu, 

sopra i resti di un villaggio nuragico a capanne, come documentano le indagini 

stratigrafiche e le schede ufficiali del sito62. In questa prospettiva, la scelta di luoghi già 

dotati di precedente auctoritas locale non implica una tabula rasa, al contrario opera una 

traduzione cultuale che re‑significa spazi già riconosciuti dalla memoria indigena. Non è 

mero opportunismo religioso. Inserendo la propria liturgia entro un perimetro già 

riconosciuto, la città fenicia ottiene il cosiddetto riconoscimento della competenza – 

presupposto di validità degli atti – da parte dei gruppi che si identificano in quel luogo63. 

Così il nuovo assetto si appoggia a una fiducia preesistente, trasformando il consenso 

rituale in titolo giuridico senza cancellare la matrice64. 

 Il processo di creolizzazione si amplificò con la dominazione cartaginese 

(VI‑III sec. a.C.). I cippi di confine e i marcatori topografici ordinavano i settori agrari del 

Campidano, mentre i nuraghi e gli altri alzati antichi venivano riusati come termini 

riconoscibili65. La preesistenza megalitica riduceva l’incertezza confinale e abbassava i 

costi di coordinamento. Un supporto di fiducia che il nuovo potere integra nelle proprie 

pratiche catastali. In termini teorici, ciò corrispondeva alla funzione del diritto come 

 
60 In diversi contesti della Sardegna centro‑occidentale la presenza fenicio‑punica si innesta su luoghi di 
culto nuragici idrici. Santuari come i pozzi sacri di Orri (Arborea), San Salvatore (Gonnosnò) e Cuccuru Is 
Arrius (Cabras) mostrano una frequentazione e ri‑funzionalizzazione in età punica, segno della selezione di 
spazi dotati di auctoritas indigena e della loro traduzione in nuove pratiche rituali. Sul tema, cfr. C. 
Namirski, 2022; C. Del Vais, 2014. 
61 Nel lessico dell’archeologia fenicio-punica, il tophet è un recinto sacro all’aperto, distinto dalle necropoli 
ordinarie, in cui furono deposte urne con resti cremati (prevalentemente perinatali o infantili, talora 
associati a piccoli animali), collocate in fossette e segnate da stele con dediche soprattutto a Baal Ḥammon 
e Tanit. Il termine riprende l’ebraico biblico Tōphet (Valle di Hinnom) ed è usato modernamente per 
strutture documentate dall’VIII al II sec. a.C. in vari centri fenici e punici dell’Occidente. L’interpretazione 
resta discussa. Per alcuni si tratta di un cimitero votivo destinato ai perinatali (infant cemetery), per altri di 
un luogo rituale con sacrifici di infanti; la letteratura più recente tende a considerare la pluralità funzionale 
dei contesti, combinando dati archeologici, epigrafici (formule di voto, teonimi) e antropologici (analisi 
osteologiche e crematori). Per un inquadramento critico: J. Quinn, 2018 (capp. su religione e identità 
punica); C. López-Ruiz, B.R. Doak, 2019 (sezioni su culto, dediche e tophets). Per il dibattito bioarcheologico 
si veda: J.H. Schwartz, S.H. Houghton, R. Macchiarelli, L. Bondioli, 2010. 
62 M.E. Aubet, 2001. 
63 Cfr. H. Kelsen, 1960. 
64 Per la traduzione di pratiche e luoghi in Sardegna in età fenicio-punica e romana, si vedano: M.E. Aubet, 
2001; M. Madau, 2021; R. Zucca, 1986, in particolare sulla continuità d’uso e inquadramento giuridico delle 
acque e degli spazi sacri. 
65 Per riusi e appoggi punici su preesistenze nuragiche e per il ruolo dei termini materiali nel controllo del 
territorio, si vedano: C. Tronchetti, 2016; M. Botto, 2006; quadro generale: M.E. Aubet, 2001; per l’assetto 
agrario romano successivo, utile a leggere continuità amministrative, P. Meloni, 2013. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

163 

 

meccanismo di stabilizzazione66 delle aspettative, ancorando decisioni e pretese a punti 

di riferimento condivisi. 

L’annessione romana (238 a.C.) innestò su questa trama un duplice dispositivo. 

Lungo la fascia costiera la centuriazione tradusse in pratica lo ius civile della proprietà e 

della ripartizione agraria, mentre il riconoscimento dei pagi interni valorizzò sedi 

comunitarie già operative, favorendo forme di assemblea presso luoghi d’autorità 

indigena67. In questa prospettiva, le epigrafi di Forum Traiani attestarono il pagamento 

del vectigal aquae e, insieme, il mantenimento delle pratiche alle sorgenti «secundum 

ritum Sardorum», rivelando un doppio registro di validità: la promessa latina si 

perfezionava nel contratto scritto, la promessa indigena nel sacrificio votivo. Entrambe 

risultavano efficaci in quanto riconosciute dal rispettivo pubblico68. 

Il sincretismo non si esaurì nel culto. La viabilità romana affiancò miliari a emergenze 

preesistenti e, in più tratti, rifunzionalizzò nuraghi come punti di sosta e di controllo 

(stationes), sfruttandone la riconoscibilità topografica per stabilizzare percorsi e 

distanze69. Dal punto di vista più strettamente giuridico, si trattò di una recezione 

selettiva, in quanto la norma sopravvenuta non cancellò la matrice, ma la riscrisse, 

traendo legittimità dall’aggancio a competenze e segni già accreditati presso le 

comunità70. 

Tramontato l’impero, la Sardegna bizantina (VI‑VIII sec.) conservò la centralità delle 

acque sacre e la Notitia episcopatuum attestò diocesi denominate da fonti salutari (Sacer, 

Turrensis), segno che il battesimo cristiano ereditava la procedura liminale dei pozzi 

nuragici, con discesa, immersione e promessa, mutando semantica senza alterare la 

forma procedurale71.  

In età giudicale (XI‑XIV sec.), infine, la ri‑funzionalizzazione di torri e termini antichi 

per usi fiscali e difensivi confermò la logica del palinsesto normativo, in quanto forme 

nuove si innestavano su supporti preesistenti preservandone la funzione di riduzione 

dell’incertezza. L’araldica aragonese incorporava la torre nuragica negli stemmi 

municipali, trasformando un dispositivo materiale in emblema identitario, conforme a ciò 

che Paul Ricoeur chiamava «mnemosyne stratificata», dove il simbolo trattiene più 

referenze temporali senza dissolverle72.  

Dal percorso storico illustrato emergono tre dinamiche tra loro intrecciate. La prima 

riguarda il riuso funzionale, per cui la medesima architettura continua a ridurre 

l’incertezza e a pubblicizzare decisioni anche quando muta destinazione, passando da 

bastione a punto di controllo dei flussi o da fonte giuratoria a ninfeo termale. La seconda 

 
66 Si veda N. Luhmann, 1993. 
67 P. Meloni, 2013. 
68 Cfr. R. Zucca, 1986; P. Meloni, 2013 
69 S.L. Dyson, R.J. Rowland, 2007; P. Meloni, 2013.  
70 M. Kaser, 1971. 
71 M. Madau, 2021. 
72 P. Ricoeur, 2000, 170‑173. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

164 

 

attiene a un sincretismo normativo, nel quale ogni nuovo potere sovrappone il proprio 

formulario a consuetudini preesistenti e produce un diritto composito, la cui efficacia 

dipende dal riconoscimento reciproco e dalla compatibilità procedurale. La terza consiste 

in un palinsesto simbolico nel quale la pietra non agisce come supporto neutro, ma come 

medium di memorie stratificate. la permanenza non coincide con rigidità, bensì con 

capacità di traduzione di segni e obblighi nel tempo.  

Questi fattori confermano la tesi di Assmann per cui il diritto, prima che codice, è 

infrastruttura di memoria che rende praticabile l’azione assicurando fiducia nella durata 

degli impegni. Ne discende la pertinenza di una prospettiva che considera le istituzioni 

come ordini aperti e adattivi, capaci di conservare trasformandosi attraverso traduzione, 

riuso e sincretismo. Su questa base va dimostrata la portata generale del caso sardo per i 

dibattiti odierni su tradizione, pluralismo giuridico e resilienza istituzionale. 

 

 

5. Riflessioni e conclusioni 

 

L’itinerario fin qui ricostruito consente una conclusione semplice e feconda sul piano 

teorico. Il diritto, prima di presentarsi in forma codificata, si presenta come 

un’infrastruttura di memoria che fa esistere la fiducia nel mondo e rende praticabile 

l’azione collettiva nel tempo73. 

Nel lessico di Jan Assmann, ciò significa che la memoria culturale, ancorata a forme e 

luoghi durevoli, e la memoria comunicativa, veicolata da riti e procedure ripetibili, 

operano congiuntamente: la prima offre il supporto di lunga durata, la seconda ne 

mantiene vivo il significato condiviso, così che la fiducia diventa una proprietà praticabile 

dell’ordine. La specificità del caso sardo non sta nell’eccezione, ma nella chiarezza con cui 

mostra il funzionamento di tale infrastruttura in contesti a forte materialità rituale (e 

forse prevalenza orale). Il tratto decisivo non è la mera permanenza delle forme, bensì la 

loro traducibilità. Gli stessi luoghi, attraverso cambi di sovranità, hanno continuato a 

ridurre l’incertezza e a pubblicizzare decisioni perché sono stati riprogrammati nelle loro 

funzioni senza perdere riconoscibilità. In termini sistemici questa è la misura della 

validità, poiché un ordinamento resta tale quando stabilizza aspettative pur modificando i 

propri schemi semantici e procedurali74. 

Da questa prospettiva, la coesistenza riscontrata non descrive una dialettica di 

sostituzione, ma una convivenza stratificata. Ordini diversi hanno interagito senza 

annullarsi, come accade quando un potere sopravvenuto si ancora a luoghi già affidabili 

per i gruppi locali e ne traduce la semantica in registri amministrativi e giuridici nuovi. Ne 

 
73 J. Assmann, 1997. 
74 N. Luhmann, 1993; G. Teubner, 1993. In particolare, per il mutamento istituzionale per stratificazione, si 
vedano: W. Streeck, K. Thelen (a cura di), 2005; J. Mahoney, K. Thelen (a cura di), 2010. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

165 

 

deriva un pluralismo concreto, non una mera pluralità di fonti, ma un intreccio di 

competenze e procedure effettivamente operative, la cui efficacia dipende dal 

riconoscimento reciproco e dalla compatibilità d’uso75. 

Ciò spiega perché i medesimi segni materiali abbiano potuto ospitare, in tempi 

diversi, funzioni differenti senza smarrire la loro forza normativa. La continuità non è 

rigidità, è capacità di tradurre obblighi e confini nella lingua del presente, come mostrano 

i riusi cultuali, fiscali e viari attestati in Sardegna tra età fenicia, punica e romana76. 

Il quadro, così delineato, suggerisce anche un modo più preciso di intendere la 

relazione tra rito e diritto. Il rito non si limita a conservare memoria, ma produce effetti, 

attribuisce status, assegna responsabilità, attiva sanzioni sociali e divine, stabilisce soglie 

di ammissibilità degli scarti, e lo fa nella forma di atti pubblici resi verificabili dalla 

ripetibilità e dalla collocazione in luoghi autorizzati. In termini tecnico-giuridici è la 

procedura – competenza, forma, sanzione – a trasformare l’aspettativa in vincolo, mentre 

il supporto materiale (pietra, acqua, bronzo) prolunga la validità nel tempo rendendo gli 

atti leggibili e rieseguibili77. 

Resta da misurare con maggior finezza la profondità temporale di alcune 

trasformazioni e il peso relativo dei diversi registri. La documentazione archeologica è 

diseguale per copertura e dettaglio, le cronologie del riuso non sono sempre strette, le 

edizioni epigrafiche sono di qualità variabile. Per questo, il caso sardo si presta a un 

programma di ricerca integrato in cui l’archeometria e le scienze giuridiche lavorino in 

comune. Sarà utile accostare indagini zooarcheologiche e analisi dei residui su ceramiche 

e focolari per stimare economie e gerarchie del convito, calibrare serie radiometriche su 

stratigrafie di riuso per stringere le finestre cronologiche, modellare intervisibilità e 

accessibilità con telerilevamento e GIS per comprendere la pubblicità degli atti, applicare 

analisi di rete alle relazioni tra torri, santuari e assi viari per misurare la resilienza 

topologica, curare riedizioni epigrafiche fenicio-puniche e romane con standard condivisi 

per seguire la traduzione lessicale dei regimi giuridici. Sul versante teorico, varrà la pena 

operazionalizzare la validità in indicatori osservabili – pubblicità, ripetibilità, sanzionabilità 

– e confrontare il profilo sardo con casi mediterranei omologhi78, così da verificare fino a 

 
75 J. Griffiths, 1986. 
76 M.E. Aubet, 2001; R. Zucca, 1986; P. Meloni, 2013; S.L. Dyson, R.J. Rowland, 2007; C. Tronchetti, 2016; M. 
Botto, 2006. 
77 H. Kelsen, 1960; P. Bourdieu, 1991; C. Bell, 1992; V. Turner, 1969. 
78 Per casi mediterranei omologhi si intendono contesti del Mediterraneo nei quali un’infrastruttura 
materiale-topografica (monumenti, luoghi-soglia, reti di visibilità) funge da memoria normativa e viene ri-
semantizzata da poteri sopravvenuti senza perdere riconoscibilità presso il pubblico locale. Per la Menorca 
talaiotica e i santuari a taula, si vedano M. Anglada, et al., 2014; R. Micó Pérez, 2005; V. Lull, et al., 2008. 
Per la Corsica torreana e i casteddi, cfr. F. De Lanfranchi, 1979; F. De Lanfranchi, M.C. Weiss, 1997. Per i 
processi di re-iscrizione cultuale in contesti fenicio-punici, si vedano M.E. Aubet, 2001; e, in ambito siciliano, 
L. Nigro, 2022. Per il paradigma dei santuari idrotermali etrusco-romani come infrastrutture rituali di 
gestione delle acque, cfr. E. Mariotti, A. Salvi, J. Tabolli, 2025; si veda anche J. Tabolli, 2024. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

166 

 

che punto traducibilità, pluralismo e performatività materiale rendano un ordine 

istituzionale capace di conservare trasformandosi79. 

Volgendo in chiusura, il valore generale dell’esperienza sarda sta nel fornire una 

grammatica per comprendere la durata delle istituzioni senza ipostatizzarle. Traduzione 

delle funzioni, pluralismo governabile delle norme e performatività materiale degli atti 

sono gli snodi che la filosofia del diritto può portare fuori dall’isola per interrogare la 

tenuta delle istituzioni in frangenti di conflitto o di forte mutamento. La lezione non è che 

la tradizione resiste nonostante il cambiamento, ma che resiste proprio perché sa 

cambiare, e cambia in modo riconoscibile a chi deve farci affidamento. 

 

 

 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 

 

ANGLADA Montserrat, FERRER Antoni, PLANTALAMOR Lluís, RAMIS Damià, VAN STRYDONCK Mark, 

DE MULDER Guy, 2014, «Chronological Framework for the Early Talayotic Period in 

Menorca: The Settlement of Cornia Nou». In Radiocarbon, 56 (2), 411-424.  

 

ASSMANN Aleida, 2006, Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und 

Geschichtspolitik. C.H. Beck, München. 

 

ASSMANN Jan, 1997, La memoria culturale. Scrittura, ricordo e identità politica nelle grandi 

civiltà antiche. Einaudi, Torino. 

 

AUBET M. Eugenia, 2001, The Phoenicians and the West. Politics, Colonies and Trade (2nd 

ed.). Cambridge University Press, Cambridge. 

 

BASOLI Paola, 2016, «Il santuario nuragico di Sos Nuratolos (Alà dei Sardi, OT) e il culto 

delle acque». In Revista Santuários, 27-38. 

 

BELL Catherine, 1992, Ritual Theory, Ritual Practice. Oxford University Press, Oxford. 

 

BERNARDINI Paolo, 2010, «Segni potenti: la scrittura nella Sardegna protostorica». In Verba 

Latina. L’epigrafe di Bau Tellas. Guida all’esposizione, a cura di Emanuela SOLINAS, 

Elisabetta FRAU, Antonio FORCI, 32-35. Società Cooperativa Sa Domu Nosta, Senorbì. 

 

 
79 Per un impianto metodologico (di integrazione storico-archeologica e scala territoriale) coerente con 
l’approccio qui proposto, si veda S. L. Dyson, R. J. Rowland, 2007. Sul versante giuridico-teorico (di validità 
procedurale e apprendimento istituzionale), cfr. J. Habermas, 2013. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

167 

 

BLAKE Emma, 2014, Social Networks and Regional Identity in Bronze Age Italy. Cambridge 

University Press, Cambridge. 

 

BOBBIO Norberto, 1965, Giusnaturalismo e positivismo giuridico. Edizioni di Comunità, 

Roma. 

 

BOTTO Massimo, 2006, «Forme di interazione e contatti culturali tra Cartagine e la 

Sardegna sud-occidentale nell’ambito del modello funerario». In L’Africa Romana XVII. Le 

ricchezze dell’Africa (Atti del XVII Convegno Internazionale di Studi. Sevilla 2006), 1625-

1638. 

 

BOURDIEU Pierre, 1972, Esquisse d’une théorie de la pratique. Droz, Genève. 

 

BOURDIEU Pierre, 1977, Outline of a Theory of Practice. Cambridge University Press, 

Cambridge (MA). 

 

BOURDIEU Pierre, 1991, Language and Symbolic Power. Harvard University Press, 

Cambridge (MA). 

 

CASSESE Sabino, 2009, Il diritto globale. Giustizia e democrazia oltre lo stato. Einaudi, 

Torino. 

 

CASTANGIA Giandaniele, SCHIRRU Davide, 2022, «All along the Watchtower: Visibility 

analysis on Bronze Age Sardinian megalithic landscapes». In Journal of Archaeological 

Science, Reports, vol. 43, n. 103437, 1-15. 

 

CASULA Francesco Cesare, 2017, La scrittura in Sardegna, dal nuragico ad oggi. Carlo 

Delfino Editore, Sassari. 

 

CONOLLY James, LAKE Mark, 2006, Geographical Information Systems in Archaeology. 

Cambridge University Press, Cambridge. 

 

CONTU Ercole, 1999, «Pozzi sacri: ipotesi ricostruttive». In Sacer, Vol. 6 (6), 125-148. 

 

DE LANFRANCHI François, 1979, «Les résultats d’un premier sondage dans le village 

protohistorique de Cucuruzzu (Levie, Corse)». In Bulletin de la Société préhistorique 

française, 76 (3), 80-86.  

 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

168 

 

DE LANFRANCHI François, WEISS Michel C., 1997, L’aventure humaine préhistorique en Corse. 

Albiana, Ajaccio.  

 

DE MONTIS Andrea, CASCHILI Simone, 2012, «Nuraghes and landscape planning: Coupling 

viewshed with complex network analysis». In Landscape and Urban Planning, 105 (3), 

315‑324.  

 

DEL VAIS Carla, 2014, «Il Sinis di Cabras in età punica». In Le sculture di Mont’e Prama. 

Contesto, scavi e materiali, a cura di Marco Minoja, Alessandro Usai. Cangemi Editore, 

Roma, 103-136. 

 

DEL VECCHIO Giorgio, 1946, La giustizia. Editrice Studium, Roma. 

 

DEPALMAS Anna (a cura di), 2012, Atti della XLIV Riunione Scientifica: La Preistoria e la 

Protostoria della Sardegna – Cagliari, Barumini, Sassari 23-28 novembre 2009. IIPP, 

Firenze. 

 

DIETLER Michael, HAYDEN Brian (a cura di), 2001, Feasts. Archaeological and Ethnographic 

Perspectives on Food, Politics, and Power. Smithsonian Institution Press, Washington. 

 

DOUGLAS Mary, 1966, Purity and Danger: An Analysis of Concept of Pollution and Taboo. 

Routledge, London. 

 

DYSON Stephen L., ROWLAND Robert J., 2007, Archaeology and History in Sardinia from the 

Stone Age to the Middle Ages: Shepherds, Sailors, & Conquerors. University of 

Pennsylvania Museum Press, Philadelphia. 

 

ELIADE Mircea, 1949, Le Mythe de l’éternel retour. Archétypes et répétition. Gallimard, 

Parigi. 

 

ELIADE Mircea, 1965, Le sacré et le profane. Gallimard, Parigi. 

 

FADDA M. Ausilia, 2013, Villagrande Strisaili. Il villaggio santuario di S’Arcu ’e Is Forros. 

Carlo Delfino, Sassari.  

 

FADDA M. Ausilia, et al., 1992, Su Tempiesu di Orune: fonte sacra nuragica. Il Torchietto, 

Sassari. 

 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

169 

 

FADDA M. Ausilia, POSI Fernando, 2024, Il villaggio santuario di Romanzesu. Carlo Delfino, 

Sassari.  

 

FARALLI Carla, 2005, La filosofia del diritto contemporanea. I temi e le sfide. Laterza, Roma-

Bari. 

 

FASSÒ Guido, 1970, Storia della filosofia del diritto, Il Mulino, Bologna. 

 

FUKUYAMA Francis, 2004, State‑Building. Governance and World Order in the 21st Century. 

Cornell UP, Ithaca (NY). 

 

GARUTI Fabio, 2015, L’alfabeto ogham nell’antica civiltà sarda. Scrittura e lingua ancora 

attuali dopo oltre 5.000 anni di storia. Anguana Edizioni, Sossano. 

 

GILLINGS Mark, WHEATLEY David W., 2020, «GIS‑based visibility analysis». In Archaeological 

Spatial Analysis: A Methodological Guide, a cura di Mark Gillings, Piraye Haciguzeller. 

Gary Lock, 297-313. Routledge, London-New York. 

 

GRIFFITHS John, 1986, «What Is Legal Pluralism?». In Journal of Legal Pluralism, vol. 24, n. 

18, 1-55. 

 

HABERMAS Jürgen, 2013, Fatti e norme. Contributi a una teoria discorsiva del diritto e della 

democrazia. Laterza, Roma‑Bari. 

 

HUBERT Henri, MAUSS Marcel, 1898, «Essai sur la nature et la fonction du sacrifice». In 

L’Année sociologique, vol. 2, 29-138. 

 

KASER Max, 1971, Das römische Privatrecht. C.H. Beck, München. 

 

KELSEN Hans, 1960, Reine Rechtslehre (ed. 2). Franz Deuticke, Wien. 

 

LILLIU Giovanni, 1975, La civiltà dei sardi: dal neolitico all'età dei nuraghi. ERI-Edizioni, 

Torino. 

 

LILLIU Giovanni, 1988, La civiltà dei Sardi. Dal Paleolitico all’età dei Nuraghi. Nuova ERI, 

Torino. 

 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

170 

 

LLOBERA Marco, 2003, «Extending GIS-based Visual Analysis: The Concept of 

Visualscapes». In International Journal of Geographical Information Science, vol. 17 (1), 

25-48. 

 

LÓPEZ-RUIZ Carolina, DOAK Brian R. (a cura di), 2019, The Oxford Handbook of the 

Phoenician and Punic Mediterranean. Oxford University Press, Oxford-New York. 

 

LUHMANN Niklas, 1993, Das Recht der Gesellschaft. Suhrkamp, Frankfurt. 

 

LULL Vicente, MICÓ Rafael, PALOMAR P. Beatriz, RIHUETE H. Cristina, RISCH Roberto, 2008, 

Cerámica talayótica. La producción alfarera mallorquina entre ca. 900 y 550 antes de 

nuestra era. Bellaterra, Barcelona.  

 

MADAU Marcello, 2021, «Guarigione e luoghi delle acque: la tradizione nuragica, la 

Sardegna fenicio-punica e il ruolo di Eshmun». In Tra le coste del Levante e le terre del 

tramonto. Studi in ricordo di Paolo Bernardini, a cura di Sandro Filippo Bondì, Massimo 

Botto, Giuseppe Garbati, Ida Oggiano, 261-271. CNR Edizioni, Roma. 

 

MAHONEY James, THELEN Kathleen (a cura di), 2010, Explaining Institutional Change. 

Ambiguity, Agency, and Power. Cambridge University Press, Cambridge (MA). 

 

MARIOTTI Emanuele, SALVI Ada, TABOLLI Jacopo (a cura di), 2025, Il Santuario ritrovato 3. 

Oltre il bronzo. Rapporto preliminare di scavo (2023–2024) al Bagno Grande di San 

Casciano dei Bagni. Sillabe, Livorno.  

 

MASTINO Attilio, BARTOLONI Piero (a cura di), 2005, Storia della Sardegna antica. Il 

maestrale, Nuoro. 

 

MAUSS Marcel, 1923-24, «Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés 

archaïques». In L’Année sociologique, vol. 1, 1-122. 

 

MELIS Paolo, 2003, Civiltà nuragica. Carlo Delfino, Sassari. 

 

MELIS Paolo, 2017, «I nuraghi». In La Sardegna nuragica. Storia e monumenti, a cura di 

Alberto Moravetti, Paolo Melis, Lavinia Foddai, Elisabetta Alba, 29-53. Carlo Delfino, 

Sassari. 

 

MELONI Piero, 2013, La Sardegna romana. Ilisso, Nuoro. 

 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

171 

 

MICÓ PÉREZ Rafael, 2005, Cronología absoluta y periodización de la Prehistoria de las Islas 

Baleares. BAR International, Oxford.  

 

MORAVETTI Alberto, MELIS Paolo, FODDAI Lavinia, ALBA Elisabetta, 2017, La Sardegna 

nuragica. Storia e monumenti. Carlo Delfino, Sassari. 

 

NAMIRSKI Cezary, 2022, «Re-use of Nuragic Sacred Wells (Pozzi Sacri) in Punic Sardinia». In 

Classica Cracoviensia, vol. 25, 97‑117. 

 

NIETZSCHE Friedrich, 1887, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. C.G. Naumann, 

Leipzig. 

 

NIGRO Lorenzo, 2022, «Mozia: lo spazio urbano dalle origini alla distruzione dionigiana 

(VIII–V secolo a.C.)». In La Città e le città della Sicilia antica, a cura di Carmine Ampolo. 

Quasar, Roma, 67-80.  

 

NORA Pierre, 1984-1993, Les Lieux de mémoire, (3 voll.). Gallimard, Paris. 

 

PAGLIETTI Giacomo, PORCEDDA Federico, TRUDU Enrico, SERRA Maily, CICILLONI Riccardo, 2016, 

«Il santuario di Santa Vittoria di Serri (Sardegna, Italia). Storia di un luogo di culto dall’età 

del Bronzo all’età medioevale». In Revista Santuários, 1-10. 

 

PITTAU Massimo, 2007, Storia dei Sardi Nuragici. Domus de Janas, Selargius. 

 

PITTAU Massimo, 2010, I Sardi Nuragici e la scrittura (saggio online consultabile in 

http://www.pittau.it). 

 

QUINN Josephine, 2018, In Search of the Phoenicians. Princeton University Press, 

Princeton-Oxford. 

 

RICOEUR Paul, 2000, La mémoire, l’histoire, l’oubli. Seuil, Paris. 

 

ROTHENBERG Miriam, et al., 2024, «Settlement Organization and Distribution in Bronze Age 

Sardinia: Utilizing Cumulative Viewshed Analysis and Spatial Statistics in the Sulcis Plain». 

In Journal of field archaeology, vol. 49 (5), 356-370. 

 

SAHLINS Marshall, 1972, Stone Age Economics. Aldine-Atherton, Chicago-New York. 

 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

172 

 

SALIS Gianfranca, TATTI Matteo, 2021, «Gli interventi 2016-2017 nel sito di S’Arcu ‘e is 

Forros a Villagrande Strisaili (Ogliastra, Sardegna). Nuovi dati per la ricostruzione dell’età 

del Bronzo Finale e del Ferro nella Sardegna centro-orientale». In The Journal of Fasti 

Online, 509, 1-31.  

 

SANNA Gigi, 2016, I geroglifici dei giganti. Introduzione allo studio della scrittura nuragica. 

PTM Editrice, Mogoro.  

 

SCHEID John, 1998, La religion des Romains. Armand Colin, Malakoff (France). 

 

SCHIRRU Davide, 2017, «Nuraghi with a view: Understanding visualscapes in Nuragic 

Marmilla (South‑Central Sardinia, Italy)». In Journal of Archaeological Science, 11, 

106‑114.  

 

SCHIRRU Davide, VANZETTI Alessandro (2023), «Climbing the Giara: A quantitative 

reassessment of movement and visibility in the Nuragic landscape of the Gesturi plateau 

(South-Central Sardinia, Italy)». In PLOS One, 18 (8): e0289023 

 

SCHMITT Carl, 1985, Il nomos della terra nel diritto internazionale dello jus publicum 

europaeum. Adelphi, Milano. 

 

SCHWARTZ Jeffrey H., HOUGHTON Stephanie H., MACCHIARELLI Roberto, BONDIOLI Luca, 2010, 

«Skeletal Remains from Punic Carthage Do Not Support Systematic Sacrifice of Infants». 

In PLOS One, 5 (2), e9177 

 

SPANU Pier Giorgio, 1998, La Sardegna bizantina tra VI e VII secolo. S'alvure, Oristano.  

 

STREECK Wolfgang, THELEN Kathleen (a cura di), 2005, Beyond Continuity. Institutional 

Change in Advanced Political Economies. Oxford University Press, Oxford.  

 

TABOLLI Jacopo (a cura di), 2024, Gli Dei ritornano. I bronzi di San Casciano. Treccani, 

Roma. 

 

TEUBNER Gunther, 1993, Law as an Autopoietic System. Blackwell, Oxford. 

 

TRONCHETTI Carlo, 2016, «Ancora su Fenici, Etruschi e Sardegna». In Rivista di Studi Fenici, 

Vol. XLIV (44), 334-340. 

 

TURNER Victor, 1969, The Ritual Process: Structure and Anti Structure. Aldine, Chicago. 



 
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 

 Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

173 

 

UGAS Giovanni, 2006, L’alba dei nuraghi. Fabula, Cagliari. 

 

WHEATLEY David W., GILLINGS Mark, 2002, Spatial Technology and Archaeology: The 

Archaeological Applications of GIS. Routledge, London-New York.  

 

ZUCCA Raimondo, 1986, Fordongianus. Carlo Delfino, Sassari. 

 

ZUCCA Raimondo, 1988, Il Santuario nuragico di Santa Vittoria di Serri. Carlo Delfino, 

Sassari.  

 

ZUCCA Raimondo, 2012, «Storiografia del problema della ‘scrittura nuragica’». In Bollettino 

di Studi Sardi, 5, 5-78. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


