
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

139 

 

 

 

ALTRUISMO AMORALE:  

L’ETICA APPARENTE CHE NASCONDE L’ODIO NEL TEMPO DEI SOCIAL NETWORK 
 

MARINO D’AMORE* 
 

Abstract: nel 1958 Edward C. Banfield, antropologo e politologo statunitense, pubblicava 

The Moral Basis of a Backward Society, un'attenta analisi sulle relazioni e la cultura civica 

dei membri di un villaggio del Mezzogiorno italiano chiamato convenzionalmente 

Montegrano. In quell'opera, destinata a diventare un classico degli studi sulle criticità 

relative allo sviluppo sociale, coniava l’espressione «familismo amorale», per descrivere le 

modalità in cui il soggetto finalizza la sua azione sociale solo al benessere della propria 

cerchia familiare, confliggendo con gli altri gruppi primari e ignorando, quindi, il bene 

collettivo, nel caso in cui esso non coincida con l’interesse personale. Attualmente, a 

distanza di decenni, siamo i testimoni di un fenomeno nuovo ma simile a livello 

strutturale, non generato dalla scarsità economica, ma dalla ricerca costante di visibilità 

nei social media: l’altruismo amorale. Esso si manifesta quando ci si interessa all’alterità 

in uno scenario digitale, ma solo come pretesto per entrare in conflitto, affermare la 

propria esistenza, esibirla, ottenere visibilità o rafforzare la propria identità digitale. Un 

altruismo, dunque, privo di autentica empatia, depauperato dell’etica relazionale e 

finalizzato principalmente all’affermazione personale, danneggiando quell’altrui. 

 

Keywords: altruismo – digitale – social network – relazione – comunicazione 

 

Abstract: in 1958, Edward C. Banfield, an American anthropologist and political scientist, 

published The Moral Basis of a Backward Society, a careful analysis of the relationships 

and civic culture of the members of a village in southern Italy conventionally called 

Montegrano. In that work, which was destined to become a classic of studies on the 

critical aspects of social development, he coined the expression «amoral familism» to 

describe the ways in which the subject only finalises his social action for the welfare of his 

own family circle, conflicting with the other primary groups and thus ignoring the 

collective good, if it does not coincide with self-interest (Banfield, 1958). Currently, 

decades later, we are witnessing a new but structurally similar phenomenon, generated 

not by economic scarcity, but by the constant search for visibility in social media: amoral 

altruism. It manifests itself when one is interested in otherness in a digital scenario, but 

 
* Marino D’Amore, Ricercatore in Sociologia dei processi culturali e comunicativi GSPS-06/A, Università 
degli studi Niccolò Cusano. Email: marino.damore@unicusano.it  
 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

140 

 

only as a pretext to enter into conflict, assert one's existence, exhibit it, gain visibility or 

reinforce one's digital identity. An altruism, therefore, devoid of genuine empathy, 

impoverished of relational ethics and mainly aimed at personal affirmation, damaging 

that of others. 

 

Keywords: altruism – digital – social network – relationship – communication 

 

 

 

Introduzione 

 

Nel villaggio studiato da Banfield1, l’amoralità non derivava da un deficit di valori, ma 

dall'incapacità di estenderli oltre i confini del nucleo familiare; l’altro rappresentava un 

soggetto irrilevante, se non addirittura un ostacolo, contestualizzato in una collettività 

non percepita come scenario del bene comune, ma come campo neutro o addirittura 

nemico. 

Nei social network contemporanei assistiamo a un paradosso: gli individui appaiono 

molto più orientati all’«altro», ma spesso solo secondo logiche superficiali di surface 

relationship. Il dibattito pubblico è caratterizzato da appelli, indignazioni, campagne 

morali e sentimenti solidali, ma questi gesti raramente nascono da una reale 

partecipazione empatica. Sono invece mossi dalla logica della performance visibile, del 

politicamente corretto, della moralità esibita2, alimentata dagli algoritmi che premiano la 

partecipazione emozionale e polarizzante. 

Come spiega Zygmunt Bauman: «Nell’epoca liquida i legami si costruiscono e si 

disfano rapidamente: l’empatia è breve, intensa, ma spesso superficiale»3. Così, anche 

l’altruismo diventa un gesto da postare, un’identità da esibire e dimostrare, più che una 

relazione da coltivare. 

 

 

Empatia digitale o empatia algoritmica? 

 

Gli studi di Arlie Hochschild4 sulle regole emozionali mostrano come le società 

stabiliscano tale normazione e definiscano cosa si può provare, come e quando. Nei social 

network, queste regole si condensano in sceneggiature emozionali predefinite: indignati 

per la causa del giorno, tristi per l’evento tragico, solidali con la vittima di turno, ma tutto 

questo segue un ciclo breve, fluido con una durata ben definita: 24 o 48 ore5. Questa 

 
1 E. C. Banfield, 1958. 
2 A. Marwick, 2015. 
3 Z, Bauman, 2000. 
4 A. R. Hochschild, 1983. 
5 Z, Bauman, 2000. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

141 

 

temporalità delle emozioni genera un paradosso: sembra che tutte queste manifestazioni 

siano guidate da un comun denominatore costituito da solidarietà e empatia, ma in realtà 

vengono gestite come una funzione dell’algoritmo e non come una relazione affettiva 

autentica. Siamo, come scrive Illouz6, in un’epoca in cui le emozioni sono «mediatizzate», 

cioè apprese, simulate e trasmesse attraverso media, in particolare quelli digitali. 

L’altruismo amorale è figlio di questa nuova empatia algoritmica: rapida, virale, visibile, 

ma raramente suffragata da azioni concrete, anzi più spesso utilizzata per incrementare il 

capitale simbolico personale. 

Nel contesto digitale ciò che appare come manifestazione di una moralità condivisa si 

rivela, invece un insieme codificato di rituali comunicativi. Il concetto di performatività 

etica, già presente negli studi di Judith Butler7 in ambito identitario, può essere esteso 

alla sfera morale: non si è buoni, si agisce come se lo si fosse, attraverso atti simbolici, 

convenzionali, ripetuti e codificati. Nel contesto digitale, questi atti includono 

indignazioni pubbliche, campagne temporanee, o prese di posizione su eventi divenuti 

virali, che rappresentano il pretesto per affermare la nostra presenza e coltivare quel 

senso di appartenenza come nemesi e antidoto della paura dell’esclusione: la cosiddetta 

F.O.M.O. Quindi tali rituali non sono motivati da empatia o impegno etico, ma da una 

necessità identitaria e relazionale. Questo è particolarmente evidente nei meccanismi di 

hashtag activism. Come afferma Yang tale attivismo si verifica quando sui social media 

compaiono numerosi post contrassegnati da un hashtag comune, una parola, una frase 

con un significato sociale o politico, il loro sviluppo diacronico all’interno di spazi 

interconnessi conferisce loro una morfologia narrativa dove la coesione morale è spesso 

effimera e la partecipazione è motivata dal bisogno di appartenenza al flusso 

comunicativo che alimenta il dibattito8. In questo senso l’altruismo amorale si manifesta 

qui in tutta la sua ambivalenza: mobilita energie morali, ma le consuma velocemente, 

orientandole alla visibilità più che alla trasformazione sociale in cui la contingenza 

temporale e pretestuosa prevale sulla riflessione e sull’azione concreta. 

 

 

La mercificazione dell’etica 

 

Nel mondo digitale le cause sociali sono diventate beni di consumo. Il femminismo, 

l’ambientalismo, l’antirazzismo, i diritti LGBTQ+ sono spesso brandizzati, depauperati del 

loro contenuto critico, trasformati in azioni puramente simboliche più che in pratiche 

politiche. L’altruismo amorale si manifesta in questo contesto come un’etica mercificata: 

un sistema convenzionale di segni che esprime appartenenza, posizionamento e identità, 

mira al riconoscimento ma non si concretizza in un impegno reale finalizzato al 

 
6 E. Illouz, 2007. 
7 J. Butler, 1993. 
8 G. Yang, 2017. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

142 

 

raggiungimento di una società più giusta. Secondo Shoshana Zuboff, le piattaforme 

digitali trasformano ogni comportamento umano in un dato utile a predire, o a orientare, 

ogni azione antropica futura9: l’indignazione, la solidarietà, l’attivismo diventano pattern 

algoritmici, da cui trarre profitto, in questo modo anche l’altruismo viene neutralizzato, 

trasformandosi in un’apparente emozione catalizzata e finalizzata alla visibilità, non 

all’etica. 

La cifra identitaria dell’altruismo amorale è il suo rapporto con l’odio, in cui proprio la 

preoccupazione per l’alterità è ciò che giustifica l’attacco sistematico a chi viene 

percepito come «nemico» a cui si nega il confronto attraverso la delegittimazione. Il 

dibattito online si trasforma così in una guerra morale permanente, dove ogni singolo 

gesto altruistico genera la controparte speculare ossia l’esclusione, la condanna, la gogna 

pubblica.  In questo modo, in nome della giustizia si perpetua la vendetta, in nome della 

solidarietà si attualizza la polarizzazione. In questo senso, l’altruismo amorale diventa 

pericoloso, perché non stimola legami reali, ma alimenta una spirale di odio ritualizzato, 

come ha descritto Geert Lovink10, che allontana ulteriormente la possibilità di costruire 

relazioni, confronto e scambio all’interno di spazi pubblici condivisi. I social network 

hanno introdotto una nuova forma di deresponsabilizzazione, dove la distanza fisica ed 

emotiva e l’illusione dell’anonimato consentono agli utenti di agire senza percepire la 

piena consapevolezza delle proprie azioni. Bandura ha definito questo fenomeno come 

«disimpegno morale», un processo psicologico attraverso cui si neutralizza il peso, morale 

e sociale, delle proprie azioni sentendole come giustificate, poco significative o non 

imputabili a sé stessi11. Nel contesto digitale, tale dinamica è sormontata dall’assenza del 

volto dell’altro. In questo senso l’interazione mediata da schermi e piattaforme produce 

un senso di sospensione della responsabilità: si può insultare, umiliare, diffamare, e al 

contempo ritenersi virtuosi, perché l’atto viene vissuto come parte di un flusso condiviso, 

depotenziato della sua carica emozionale reale. Tutto ciò favorisce un’ulteriore 

distorsione del comportamento che si basa sulla credenza che le azioni digitali abbiano un 

impatto minore rispetto a quelle reali, invece gli effetti psicologici, relazionali e sociali 

delle azioni nei social sono profondi e talvolta devastanti, ma l’esenzione illusoria da 

qualunque responsabilità continua ad alimentare un’aggressività irrazionale che, troppe 

volte, si ammanta di giustizia morale. 

 

 

L’altruismo amorale come forma di controllo sociale e digitale 

 

L’altruismo amorale rappresenta una pratica sociale apparentemente benevola, che 

svolge in realtà una funzione di monitoraggio sociale diffuso, simile al panopticon 

 
9 S. Zuboff, 2019. 
10 G. Lovink, 2019. 
11 A. Bandura, 2017. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

143 

 

teorizzato da Foucault, secondo cui sorveglianza e disciplina rappresentano la dicotomia 

identitaria della società12. I social media, infatti, concretizzano tale controllo che non è 

iperverticale, come quello dello Stato sui cittadini, ma orizzontale, tra pari, dove ognuno 

osserva e valuta l’altro, ne misura la moralità esteriorizzata attraverso i post, commenti, 

like, sentendosi osservato e valutato a sua volta. L’altruismo amorale si inscrive in questa 

dinamica: mostrare attenzione agli altri è il modo più efficace per diventare moralmente 

rilevanti, ma anche per segnalare deviazioni non conformi al politicamente corretto e 

punire chi non vi aderisce. È qui che si manifesta la forma più sottile del potere, che non 

si palesa nel dominio esplicito, ma nella coercizione emotivo-simbolica che si esercita nel 

nome della bontà. Questa funzione punitiva si attiva ogni volta che qualcuno esprime 

un’opinione che si distingue dalla massa: l’altruista amorale lo stigmatizza pubblicamente 

in nome di una causa (la tutela delle minoranze, la difesa dei diritti, il cambiamento 

climatica, ecc.), ma in realtà lo fa per affermare la propria posizione morale e identitaria, 

sfruttando l’ipervisibilità prodotta dallo scontro. In questo senso, l’altruismo amorale è 

profondamente gerarchizzante, ossia produce una scala virtuosa implicita in cui chi è «più 

indignato» o «più attivo» ha un’autorevolezza maggiore. Esso non sarebbe però così 

pervasivo senza il supporto di un ecosistema algoritmico che ne favorisce la diffusione, 

infatti, come afferma Ziccardi: «I contenuti che mostrano polarizzazione, forte emotività 

o conflitto esplicito tendono ad avere maggiore engagement, e dunque vengono premiati 

dalla logica piramidale delle piattaforme»13.  

Questo produce una selezione darwiniana della visibilità: non sopravvive il contenuto 

più profondo o equilibrato, ma quello che genera più interazioni. In un’economia 

dell’attenzione accelerata, come afferma Herbert Simon: «La ricchezza di informazioni 

genera povertà di attenzione e la necessità di allocare tale attenzione in modo efficiente 

tra la sovrabbondanza di fonti di informazione potrebbero consumarla»14. In questo 

modo la lentezza del pensiero viene penalizzata, la solidarietà silenziosa neutralizzata e 

l’altruismo diventa un contenuto da curare come un mero un gesto strategico15. Tutto ciò 

porta a una verticalizzazione dell’etica: non si agisce per valori e convinzioni endogene, 

ma per rispondere a incentivi esogeni e eterodiretti. In tale dinamica l’effetto collaterale 

più grave è la disumanizzazione dell’interlocutore, che diventa nemico simbolico: se 

l’altro non dimostra lo stesso livello di «altruismo» e non si conforma alla causa 

dominante, allora diventa un bersaglio, un ostacolo da eliminare. La comunicazione 

diventa così un campo minato, in cui il dissenso è letto come una minaccia imperdonabile 

e l’identità dell’altro viene ridotta a un singolo post, una frase o un’opinione. Tale 

processo conduce alla costruzione di narrazioni manichee, ossia basate sulla dicotomia 

buoni contro cattivi, che impediscono ogni dialogo e rafforzano l’odio come forma di 

 
12 M. Foucault, 2014. 
13 G. Ziccardi, 2016, 90-91. 
14 H. Simon, 2019. 
15 Y. Citton, 2014. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

144 

 

relazione che si alimenta con la cultura della paura come sostiene Furedi16. L’altruismo 

amorale, dunque, non è semplicemente falso, ma è uno strumento per escludere, 

umiliare e, al contempo, affermarsi, proprio perché, sotto la sua apparenza etica, malcela 

il suo intento distruttivo. 

Un ulteriore effetto collaterale dell’altruismo amorale è rappresentato 

dall’emersione di una forma nuova di intolleranza detta selettiva o tollerante. Chi difende 

una minoranza o una causa «progressista» acquisisce, nel contesto digitale, una 

legittimazione morale così forte da poter escludere e ridicolizzare chi la pensa 

diversamente, senza apparire intollerante. Come ha affermato Chantal Mouffe: «Nelle 

democrazie contemporanee è necessario fare una distinzione tra antagonismo e 

agonismo: il primo distrugge l’altro, il secondo lo riconosce come avversario legittimo»17. 

Nei social network il clima è spesso antagonista e l’altruismo amorale ne è una delle leve 

principali: in nome del bene si produce esclusione e si deumanizza l’altro. La difesa di una 

causa si trasforma in attacco contro chi dissente e questo produce una narrazione 

pubblica polarizzata, incapace di tenere insieme differenze in un confronto equo e 

pluralistico18. 

Il cuore pulsante di questo fenomeno è il capitalismo dell’attenzione, che ha 

assorbito anche il linguaggio dei diritti, della giustizia e della solidarietà. Secondo Bernard 

Stiegler: «L’economia digitale ha trasformato la sensibilità individuale in una risorsa da 

attirare e indirizzare, rendendo l’indignazione, l’empatia e l’attivismo forme espressive di 

un capitale simbolico da gestire»19. I contenuti morali ad alta intensità emotiva, immagini 

scioccanti, appelli umanitari, denunce, ricevono maggiori interazioni e dunque hanno un 

maggior valore. Guy Debord ha affermato che: «La società dello spettacolo trasforma 

tutto in rappresentazione». Attualmente anche la bontà, la compassione, la giustizia 

diventano scene serializzate da interpretare nel teatro dei social media, tale processo 

genera l’esteriorizzazione di una moralità condivisa e socialmente accettata, utile alla 

costruzione della reputazione personale ma sdoganata dall’effettiva azione sul reale20. 

In questo senso, come spiegato, uno dei postulati fondativi dell’altruismo amorale è 

l’indignazione digitale, essa appare come un gesto etico, ma spesso serve a rafforzare la 

propria posizione in una rete di riconoscimenti reciproci con chi condivide le medesime 

opinioni. Il sociologo Paolo Jedlowski ha parlato di «rituali dell’indignazione», in cui il vero 

obiettivo non è cambiare qualcosa, ma solo mostrare pubblicamente le proprie credenze, 

attualizzando così un processo reiterato di autoaffermazione21. Chi denuncia 

un’ingiustizia online, vera o presunta, spesso non si preoccupa di costruire un confronto, 

ma di posizionarsi nel campo «giusto» dove trovare il nemico diventa fondamentale: 

 
16 F. Furedi, 1997. 
17 C. Mouffe, 2005, 50-51. 
18 C. Mouffe, 2005. 
19 B. Stiegler, 2010. 
20 G. Debord, 1967. 
21 P. Jedlowski, 2001. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

145 

 

l’altruismo amorale si alimenta infatti di conflitto, perché, come afferma Byung-Chul Han, 

«l’odio polarizza, unisce gli uni contro gli altri e produce coesione negativa»22. 

In questo contesto, l’altruista amorale non è mai solo un difensore dell’altro, ma 

anche e soprattutto un attaccante strategico in cerca di un bersaglio che serve come alibi 

per dare vita a battaglie simboliche, spesso effimere e pretestuose, ma mediaticamente 

rilevanti. 

 

 

La spirale del silenzio etico: quando la morale diventa un rischio 

 

L’altruismo amorale si lega a doppio filo al tribalismo etico digitale, generando un 

clima di conformismo che riduce, come spiegato, drasticamente il pluralismo del 

dibattito. Chi non si allinea all’opinione dominante, anche quando lo fa in modo 

argomentato e costruttivo, rischia l’isolamento, la violenza verbale e, quindi, la 

cancellazione. Elisabeth Noelle-Neumann definiva questo fenomeno come la «spirale del 

silenzio»: il timore dell’isolamento sociale porta a tacitare le proprie opinioni perché 

percepite come minoritarie anche quando non lo sono. Nel contesto digitale, la spirale si 

intensifica, gli algoritmi amplificano contenuti in linea con la morale percepita come 

condivisa, creando le cosiddette echo-chambers: «camere dell’eco» in cui si rafforzano 

convinzioni preesistenti e si delegittimano quelle divergenti23. In questo ambiente, anche 

il dissenso etico, cioè la critica a modalità aggressive di esprimere valori condivisi, diventa 

un atto sovversivo e pericoloso, ponendoci di fronte a un paradosso: in nome della 

morale, si impedisce l’espressione autentica dell’etica. Il dibattito diventa competizione 

tra moralismi banalizzanti, non un confronto tra posizioni argomentate. Il rischio 

maggiore è la perdita di una vera dimensione deliberativa, dove le persone si ascoltano, si 

interrogano e si confrontano all’interno di un altrove digitale, come afferma Sherrie 

Turkle, che rischia invece di diventare una deriva di depauperamento relazionale24. 

Un ulteriore elemento di riflessione riguarda il ruolo degli algoritmi nella definizione 

di ciò che è giusto e meritevole. La visibilità e la censura automatica sono parametri 

progettati per premiare contenuti che generano coinvolgimento, ma non distinguono tra 

qualità morale reale e apparente. In tal modo, il concetto di «bene» viene, in parte, 

delegato a processi matematici, che esulano da postulati etico-sociali condivisi. Questo 

determina un’automatizzazione della morale: i contenuti più visti diventano, per 

associazione inconscia, quelli moralmente più validi. Il bene comune e la giustizia 

diventano una conseguenza del gradimento, generando un’involuzione pericolosa: si 

rischia di ridurre la complessità del pensiero morale a una logica binaria di premio-

punizione, di like-dislike. Floridi parla di «infosfera» per indicare l’ambiente digitale che 

 
22 B.C. Han, 2016, 36-37. 
23 E. Noelle-Neumann, 2017. 
24 S. Turkle 2017. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

146 

 

abitiamo e dove il bene dovrebbe essere ripensato come risultato di un dialogo tra 

umano e macchina, dove la tecnologia non sostituisca la riflessione, ma la stimoli, 

condannando, di fatto, ogni scenario come quello attuale, in cui si premiano le virtù 

apparenti, penalizzando il pensiero complesso, un ambito in cui l’etica sopracitata rischia 

di non essere più un valore collettivo, ma un prodotto da gestire, trasformare e 

ottimizzare in un’ottica funzionale ogni volta che se ne presenta l’occasione25. 

 

 

Conclusioni 

 

La nostra epoca è attraversata da un paradosso senza precedenti: mentre la società 

digitale sembra dominata da richiami costanti alla giustizia, all’inclusività, alla tutela 

dell’altro, essa produce, al contempo, meccanismi feroci di esclusione, umiliazione, 

punizione. Tale paradosso è il cuore pulsante dell’altruismo amorale, concetto che 

abbiamo indagato come distorsione sintetica che si attualizza nei contesti digitali attuali. 

Tuttavia, la morale non è scomparsa, si è trasformata in performance, in indignazione 

organizzata, in gesto da ostentare. La presenza costante di un audience digitale, non solo 

spettatrice ma anche giudice severa, incentiva una sorta di iper-etica apparente, dove 

l’agire morale diventa strumento di appartenenza, di riconoscimento di visibilità, di 

controllo: chi mostra di avere i valori percepiti come maggioritari, chi denuncia 

l’ingiustizia, chi partecipa al linciaggio verbale contro i presunti colpevoli, guadagna 

capitale simbolico in una cultura digitale ossessionata dalla reputazione. In questo 

contesto, l’odio si ammanta di giustizia, la cancellazione dell’altro si presenta come atto 

dovuto di difesa dei deboli, la vendetta si cela dietro una falsa empatia. Come afferma 

Sherrie Turkle: «La perdita della capacità di parlare con gli altri, con empatia, imparando 

nel contempo a sopportare solitudine e inquietudini, rischia di ridurre le nostre capacità 

di riflessione»26. Il risultato è una moralità disumanizzante, che non cerca comprensione 

ma eliminazione, non persegue il dialogo ma l’annullamento dell’alterità e la sua 

dannazione. L’altruismo amorale è esattamente questo: l’utilizzo di cornici etiche per 

giustificare comportamenti aggressivi o distruttivi27. 

La cultura della cancellazione, l’economia della reputazione, l’identitarismo morale, 

la gogna social e la monetizzazione dell’indignazione sono tutti sintomi di uno scenario in 

cui il bene e il male sono ridefiniti secondo logiche volubili, performative e polarizzanti. Le 

piattaforme digitali, con le loro architetture algoritmiche di visibilità, non sono semplici 

spazi neutri, ma agiscono come amplificatori delle emozioni, premiando la certezza 

incontrovertibile, l’immediatezza, il pensiero unico e penalizzando la complessità e il 

dubbio. Ciò non significa invocare un passato idealizzato privo di conflitti o contraddizioni, 

 
25 L. Floridi, 2017. 
26 S. Turkle, 2017 
27 Z. Bauman, 2017. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

147 

 

ma costruire un nuovo disincanto etico, fondato sulla responsabilità, sulla pacatezza 

pluralista del giudizio, sulla capacità di distinguere tra il giusto e l’ipervisibile, tra 

l’empatia e la vendetta. In una società che vive di semplificazioni estreme, di algoritmi e 

moralismi urlati, recuperare la complessità del giudizio etico, il valore del silenzio, la 

pazienza del confronto è forse il gesto più profondamente umano e rivoluzionario che si 

può attuare28. 

L’altruismo amorale può essere neutralizzato solo passando da una etica apparente a 

una etica resistente. Il primo passo è riconoscere che l’altruismo autentico non debba 

coincidere necessariamente con la mera visibilità29, come afferma Alice Marwick, ma con 

la costruzione di relazioni durevoli, riscoprendo una sociologia della prossimità, che 

riporti al centro l’altro come soggetto, non come funzione e bersaglio funzionale 

all’affermazione della propria identità digitale. 

Hartmut Rosa e Nathanael Wallenhorst sostengono che esiste un bisogno di 

«risonanza», cioè di relazioni che trasformino, che generino cambiamento reciproco. Il 

vero altruismo autentico è quello che trasforma entrambi gli interlocutori, che genera 

crisi, che comporta anche il conflitto, ma all’interno di una relazione vera30. Inoltre, 

occorre anche ripristinare una nuova educazione al dissenso, capace di ricostruire il senso 

del dialogo e della contraddizione. Attualmente viviamo in una società che sembra più 

attenta all’altro, più morale, più indignata, ma in realtà, questi gesti spesso celano logiche 

che glorificano il pensiero unico, inseguono il branding personale, la ricerca di conflitto e 

la coesione negativa. Come nel familismo sopracitato, anche qui la morale è presente, ma 

è funzionale al sé; l’altruismo diventa strumentale, strategico, non è foriero di solidarietà, 

ma di polarizzazione e indignazione rituale31. 

Solo una nuova educazione digitale, capace di distinguere tra empatia reale e 

simulazione algoritmica, potrà disinnescare questo meccanismo e restituire allo spazio 

pubblico la sua funzione più autentica: quella del confronto e del riconoscimento 

reciproco. È necessario, quindi, che la sociologia, e più in generale il pensiero critico, attui 

una neutralizzazione simbolica di questi meccanismi, affinché si possa tornare a una 

riflessione morale non come apparenza, ma come relazione, responsabilità e impegno. 

Recuperare l’etica della responsabilità32 al posto della persuasione pubblica che domina 

le piattaforme, potrebbe essere il primo passo per decostruire la logica performativa e 

omologante del buonismo esasperato e rimettere al centro la complessità della relazione 

sociale. In tempi di intelligenza artificiale e ipervisibilità, coltivare l’autenticità 

dell’altruismo reale diventa, come detto, il vero atto sovversivo e rivoluzionario. 

 

 

 
28 S. Turkle, 2017 
29 A. Marwick, 2015. 
30 H. Rosa, N. Wallenhorst, 2023. 
31 E. C. Banfield, 1958. 
32 M. Weber, 1919. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

148 

 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI  
 

BANFIELD Edward Christie, 1958, The moral basis of a backward society. Free Press, 

Glencoe. 

 

BANDURA Albert, 2017, Disimpegno morale. Come facciamo del male continuando a vivere 

bene. Erickson, Trento. 

 

BAUMAN Zygmunt, 2000, Liquid modernity. Polity Press, Cambridge. 

 

BAUMAN Zygmunt, 2017, Retrotopia. Laterza. Bari-Roma. 

 

BUTLER Judith, 2020, La forza della nonviolenza. Raffaello Cortina, Milano. 

 

CITTON Yves, 2014, L’économie de l’attention: nouvel horizon du capitalisme. La 

Découverte, Parigi. 

 

CITTON Yves, 2014, Pour une écologie de l’attention. Seuil, Parigi. 

 

DEBORD Guy, 1967, La société du spectacle. Buchet-Chastel, Parigi 

 

ECO Umberto, 2016, Pape Satàn Aleppe. Cronache di una società liquida. La nave di Teseo, 

Milano. 

 

FLORIDI Luciano, 2022, Etica dell’intelligenza artificiale. Raffaello Cortina, Milano. 

 

FLORIDI Luciano, 2017, La quarta rivoluzione. Come l'infosfera sta trasformando il mondo. 

Raffaello Cortina, Milano. 

 

FOUCAULT Michel, 2014, Sorvegliare e punire. Nascita della prigione. Einaudi, Torino. 

 

FUREDI Frank, 1997, Culture of fear: risk-taking and the morality of low expectation. 

Continuum, London. 

 

HAN Byung Chul, 2016, Psicopolitica. Il neoliberismo e le nuove tecniche del potere. 

Nottetempo, Roma. 

 

HOCHSCHILD Arlie Russel, 1983, The managed heart: commercialization of human feeling. 

University of California Press, Berkeley. 

 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

149 

 

ILLOUZ, Eva, 2007, Cold intimacies: The making of emotional capitalism. Polity press, 

Cambridge. 

 

JEDLOWSKI Paolo, 2001, Memoria, esperienza, modernità. FrancoAngeli, Milano. 

 

LOVINK Geert, 2019, Sad by design: on platform nihilism. Pluto Press, Londra. 

 

LOVINK Geert, 2022, Stuck on the Platform. Reclaiming the Internet. Making Public, Londra. 

 

MARWICK Alice, 2015, Status update: celebrity, publicity, and branding in the social media 

age. Yale University Press, New Haven. 

 

MCLUHAN Marshall, POWERS Bruce, 1996, Il villaggio globale. XXI secolo: trasformazioni 

nella vita e nei media. SugarCo, Milano. 

 

MOUFFE Chantal, 2005, On the political. Routledge, Londra. 

 

NOELLE-NEUMANN Elizabeth, 2017, La spirale del silenzio. Per una teoria dell'opinione 

pubblica. Meltemi, Milano, 

 

PAPACHARISSI Zizi, 2014, Affective publics: sentiment, technology, and politics. Oxford 

University Press, Oxford 

 

ROSA Hartmut, WALLENHORST Nathanael, 2023, Risonanza e vita buona. Educazione 

capitalismo accelerato. Editrice Morcelliana, Brescia. 

 

SIMON Herbert, 2019, Il labirinto dell'attenzione. Progettare organizzazioni per un mondo 

ricco di informazioni. Luca Sossella editore, Roma. 

 

STIEGLER Bernard, 2010, For a new critique of political economy. Polity Press, Cambridge. 

 

TUFEKCI Zeynep, 2017, Twitter and tear gas: the power and fragility of networked protest. 

Yale University Press, New Haven. 

 

TURKLE Sherrie, 2011, Alone togheter: why we expect more from technology and less from 

ourselves. Basic Books, New York. 

 

TURKLE Sherrie, 2017, La conversazione necessaria. La forza del dialogo nell’era digitale. 

Einaudi, Torino.  

 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

150 

 

WEBER Max, 1919, Politik als beruf. Duncker & Humblot, Monaco. 

 

YANG Guobin, 2017, The red guard generation and political activism in China. Columbia 

University Press, New York. 

 

ZICCARDI Giovanni, 2016, L’odio on line: violenza verbale e ossessioni in Rete. Raffaello 

Cortina editore, Milano. 

 

ZUBOFF Shoshana, 2019, The age of surveillance capitalism. The fight for a human future at 

the new frontier of power. Public Affairs, New York. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 


