)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

ALTRUISMO AMORALE:
L’ETICA APPARENTE CHE NASCONDE L’ODIO NEL TEMPO DEI SOCIAL NETWORK

MARINO D’ AMORE "

Abstract: nel 1958 Edward C. Banfield, antropologo e politologo statunitense, pubblicava
The Moral Basis of a Backward Society, un'attenta analisi sulle relazioni e la cultura civica
dei membri di un villaggio del Mezzogiorno italiano chiamato convenzionalmente
Montegrano. In quell'opera, destinata a diventare un classico degli studi sulle criticita
relative allo sviluppo sociale, coniava I'espressione «familismo amorale», per descrivere le
modalita in cui il soggetto finalizza la sua azione sociale solo al benessere della propria
cerchia familiare, confliggendo con gli altri gruppi primari e ignorando, quindi, il bene
collettivo, nel caso in cui esso non coincida con l'interesse personale. Attualmente, a
distanza di decenni, siamo i testimoni di un fenomeno nuovo ma simile a livello
strutturale, non generato dalla scarsita economica, ma dalla ricerca costante di visibilita
nei social media: I'altruismo amorale. Esso si manifesta quando ci si interessa all’alterita
in uno scenario digitale, ma solo come pretesto per entrare in conflitto, affermare la
propria esistenza, esibirla, ottenere visibilita o rafforzare la propria identita digitale. Un
altruismo, dunque, privo di autentica empatia, depauperato dell’etica relazionale e
finalizzato principalmente all’affermazione personale, danneggiando quell’altrui.

Keywords: altruismo — digitale — social network — relazione — comunicazione

Abstract: in 1958, Edward C. Banfield, an American anthropologist and political scientist,
published The Moral Basis of a Backward Society, a careful analysis of the relationships
and civic culture of the members of a village in southern Italy conventionally called
Montegrano. In that work, which was destined to become a classic of studies on the
critical aspects of social development, he coined the expression «amoral familism» to
describe the ways in which the subject only finalises his social action for the welfare of his
own family circle, conflicting with the other primary groups and thus ignoring the
collective good, if it does not coincide with self-interest (Banfield, 1958). Currently,
decades later, we are witnessing a new but structurally similar phenomenon, generated
not by economic scarcity, but by the constant search for visibility in social media: amoral
altruism. It manifests itself when one is interested in otherness in a digital scenario, but

* Marino D’Amore, Ricercatore in Sociologia dei processi culturali e comunicativi GSPS-06/A, Universita
degli studi Niccolo Cusano. Email: marino.damore@unicusano.it

139



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

only as a pretext to enter into conflict, assert one's existence, exhibit it, gain visibility or
reinforce one's digital identity. An altruism, therefore, devoid of genuine empathy,
impoverished of relational ethics and mainly aimed at personal affirmation, damaging
that of others.

Keywords: altruism — digital — social network — relationship — communication

Introduzione

Nel villaggio studiato da Banfield!, ’amoralita non derivava da un deficit di valori, ma
dall'incapacita di estenderli oltre i confini del nucleo familiare; I'altro rappresentava un
soggetto irrilevante, se non addirittura un ostacolo, contestualizzato in una collettivita
non percepita come scenario del bene comune, ma come campo neutro o addirittura
nemico.

Nei social network contemporanei assistiamo a un paradosso: gli individui appaiono
molto piu orientati all’«altro», ma spesso solo secondo logiche superficiali di surface
relationship. 1l dibattito pubblico & caratterizzato da appelli, indignazioni, campagne
morali e sentimenti solidali, ma questi gesti raramente nascono da una reale
partecipazione empatica. Sono invece mossi dalla logica della performance visibile, del
politicamente corretto, della moralita esibita?, alimentata dagli algoritmi che premiano la
partecipazione emozionale e polarizzante.

Come spiega Zygmunt Bauman: «Nell’epoca liquida i legami si costruiscono e si
disfano rapidamente: I'empatia & breve, intensa, ma spesso superficiale»®. Cosi, anche
I'altruismo diventa un gesto da postare, un’identita da esibire e dimostrare, piu che una
relazione da coltivare.

Empatia digitale o empatia algoritmica?

Gli studi di Arlie Hochschild* sulle regole emozionali mostrano come le societa
stabiliscano tale normazione e definiscano cosa si puo provare, come e quando. Nei social
network, queste regole si condensano in sceneggiature emozionali predefinite: indignati
per la causa del giorno, tristi per I'evento tragico, solidali con la vittima di turno, ma tutto
questo segue un ciclo breve, fluido con una durata ben definita: 24 o 48 ore®. Questa

LE. C. Banfield, 1958.

2 A. Marwick, 2015.

37, Bauman, 2000.

4 A. R. Hochschild, 1983.
5Z, Bauman, 2000.

140



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

temporalita delle emozioni genera un paradosso: sembra che tutte queste manifestazioni
siano guidate da un comun denominatore costituito da solidarieta e empatia, ma in realta
vengono gestite come una funzione dell’algoritmo e non come una relazione affettiva
autentica. Siamo, come scrive lllouz®, in un’epoca in cui le emozioni sono «mediatizzate»,
cioé apprese, simulate e trasmesse attraverso media, in particolare quelli digitali.
L'altruismo amorale ¢ figlio di questa nuova empatia algoritmica: rapida, virale, visibile,
ma raramente suffragata da azioni concrete, anzi piu spesso utilizzata per incrementare il
capitale simbolico personale.

Nel contesto digitale cio che appare come manifestazione di una moralita condivisa si
rivela, invece un insieme codificato di rituali comunicativi. Il concetto di performativita
etica, gia presente negli studi di Judith Butler’ in ambito identitario, pud essere esteso
alla sfera morale: non si € buoni, si agisce come se lo si fosse, attraverso atti simbolici,
convenzionali, ripetuti e codificati. Nel contesto digitale, questi atti includono
indignazioni pubbliche, campagne temporanee, o prese di posizione su eventi divenuti
virali, che rappresentano il pretesto per affermare la nostra presenza e coltivare quel
senso di appartenenza come nemesi e antidoto della paura dell’esclusione: la cosiddetta
F.0.M.O. Quindi tali rituali non sono motivati da empatia o impegno etico, ma da una
necessita identitaria e relazionale. Questo & particolarmente evidente nei meccanismi di
hashtag activism. Come afferma Yang tale attivismo si verifica quando sui social media
compaiono numerosi post contrassegnati da un hashtag comune, una parola, una frase
con un significato sociale o politico, il loro sviluppo diacronico all’interno di spazi
interconnessi conferisce loro una morfologia narrativa dove la coesione morale & spesso
effimera e la partecipazione €& motivata dal bisogno di appartenenza al flusso
comunicativo che alimenta il dibattito®. In questo senso I'altruismo amorale si manifesta
qui in tutta la sua ambivalenza: mobilita energie morali, ma le consuma velocemente,
orientandole alla visibilita piu che alla trasformazione sociale in cui la contingenza
temporale e pretestuosa prevale sulla riflessione e sull’azione concreta.

La mercificazione dell’etica

Nel mondo digitale le cause sociali sono diventate beni di consumo. Il femminismo,
I'ambientalismo, I'antirazzismo, i diritti LGBTQ+ sono spesso brandizzati, depauperati del
loro contenuto critico, trasformati in azioni puramente simboliche piu che in pratiche
politiche. L'altruismo amorale si manifesta in questo contesto come un’etica mercificata:
un sistema convenzionale di segni che esprime appartenenza, posizionamento e identita,
mira al riconoscimento ma non si concretizza in un impegno reale finalizzato al

6 E. lllouz, 2007.
7). Butler, 1993.
8 G. Yang, 2017.

141



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

raggiungimento di una societa piu giusta. Secondo Shoshana Zuboff, le piattaforme
digitali trasformano ogni comportamento umano in un dato utile a predire, o a orientare,
ogni azione antropica futura®: I'indignazione, la solidarieta, I'attivismo diventano pattern
algoritmici, da cui trarre profitto, in questo modo anche I'altruismo viene neutralizzato,
trasformandosi in un’apparente emozione catalizzata e finalizzata alla visibilita, non
all’etica.

La cifra identitaria dell’altruismo amorale € il suo rapporto con I'odio, in cui proprio la
preoccupazione per l'alterita & ci0 che giustifica I'attacco sistematico a chi viene
percepito come «nemico» a cui si nega il confronto attraverso la delegittimazione. Il
dibattito online si trasforma cosi in una guerra morale permanente, dove ogni singolo
gesto altruistico genera la controparte speculare ossia I'esclusione, la condanna, la gogna
pubblica. In questo modo, in nome della giustizia si perpetua la vendetta, in nome della
solidarieta si attualizza la polarizzazione. In questo senso, I'altruismo amorale diventa
pericoloso, perché non stimola legami reali, ma alimenta una spirale di odio ritualizzato,
come ha descritto Geert Lovink!?, che allontana ulteriormente la possibilita di costruire
relazioni, confronto e scambio all’interno di spazi pubblici condivisi. | social network
hanno introdotto una nuova forma di deresponsabilizzazione, dove la distanza fisica ed
emotiva e l'illusione dell’anonimato consentono agli utenti di agire senza percepire la
piena consapevolezza delle proprie azioni. Bandura ha definito questo fenomeno come
«disimpegno morale», un processo psicologico attraverso cui si neutralizza il peso, morale
e sociale, delle proprie azioni sentendole come giustificate, poco significative o non
imputabili a sé stessi'!. Nel contesto digitale, tale dinamica & sormontata dall’assenza del
volto dell’altro. In questo senso l'interazione mediata da schermi e piattaforme produce
un senso di sospensione della responsabilita: si puo insultare, umiliare, diffamare, e al
contempo ritenersi virtuosi, perché |'atto viene vissuto come parte di un flusso condiviso,
depotenziato della sua carica emozionale reale. Tutto cio favorisce un’ulteriore
distorsione del comportamento che si basa sulla credenza che le azioni digitali abbiano un
impatto minore rispetto a quelle reali, invece gli effetti psicologici, relazionali e sociali
delle azioni nei social sono profondi e talvolta devastanti, ma I'esenzione illusoria da
gualunqgue responsabilita continua ad alimentare un’aggressivita irrazionale che, troppe
volte, siammanta di giustizia morale.

L’altruismo amorale come forma di controllo sociale e digitale

L'altruismo amorale rappresenta una pratica sociale apparentemente benevola, che
svolge in realta una funzione di monitoraggio sociale diffuso, simile al panopticon

°S. Zuboff, 2019.
10 G. Lovink, 2019.
11 A. Bandura, 2017.

142



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

teorizzato da Foucault, secondo cui sorveglianza e disciplina rappresentano la dicotomia
identitaria della societa'?. | social media, infatti, concretizzano tale controllo che non &
iperverticale, come quello dello Stato sui cittadini, ma orizzontale, tra pari, dove ognuno
osserva e valuta I'altro, ne misura la moralita esteriorizzata attraverso i post, commenti,
like, sentendosi osservato e valutato a sua volta. L’altruismo amorale si inscrive in questa
dinamica: mostrare attenzione agli altri & il modo piu efficace per diventare moralmente
rilevanti, ma anche per segnalare deviazioni non conformi al politicamente corretto e
punire chi non vi aderisce. E qui che si manifesta la forma piu sottile del potere, che non
si palesa nel dominio esplicito, ma nella coercizione emotivo-simbolica che si esercita nel
nome della bonta. Questa funzione punitiva si attiva ogni volta che qualcuno esprime
un’opinione che si distingue dalla massa: I'altruista amorale lo stigmatizza pubblicamente
in nome di una causa (la tutela delle minoranze, la difesa dei diritti, il cambiamento
climatica, ecc.), ma in realta lo fa per affermare la propria posizione morale e identitaria,
sfruttando l'ipervisibilita prodotta dallo scontro. In questo senso, I'altruismo amorale &
profondamente gerarchizzante, ossia produce una scala virtuosa implicita in cui chi & «piu
indignato» o «piu attivo» ha un’autorevolezza maggiore. Esso non sarebbe perd cosi
pervasivo senza il supporto di un ecosistema algoritmico che ne favorisce la diffusione,
infatti, come afferma Ziccardi: «I contenuti che mostrano polarizzazione, forte emotivita
o conflitto esplicito tendono ad avere maggiore engagement, e dunque vengono premiati
dalla logica piramidale delle piattaforme»?3.

Questo produce una selezione darwiniana della visibilita: non sopravvive il contenuto
piu profondo o equilibrato, ma quello che genera pil interazioni. In un’economia
dell’attenzione accelerata, come afferma Herbert Simon: «La ricchezza di informazioni
genera poverta di attenzione e la necessita di allocare tale attenzione in modo efficiente
tra la sovrabbondanza di fonti di informazione potrebbero consumarla»*. In questo
modo la lentezza del pensiero viene penalizzata, la solidarieta silenziosa neutralizzata e
I’altruismo diventa un contenuto da curare come un mero un gesto strategico®. Tutto ciod
porta a una verticalizzazione dell’etica: non si agisce per valori e convinzioni endogene,
ma per rispondere a incentivi esogeni e eterodiretti. In tale dinamica I'effetto collaterale
piu grave e la disumanizzazione dell’'interlocutore, che diventa nemico simbolico: se
I'altro non dimostra lo stesso livello di «altruismo» e non si conforma alla causa
dominante, allora diventa un bersaglio, un ostacolo da eliminare. La comunicazione
diventa cosi un campo minato, in cui il dissenso e letto come una minaccia imperdonabile
e lidentita dell’altro viene ridotta a un singolo post, una frase o un’opinione. Tale
processo conduce alla costruzione di narrazioni manichee, ossia basate sulla dicotomia
buoni contro cattivi, che impediscono ogni dialogo e rafforzano I'odio come forma di

12 M. Foucault, 2014.

13 G. Ziccardi, 2016, 90-91.
4 H. Simon, 2019.

15y, Citton, 2014.

143



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

relazione che si alimenta con la cultura della paura come sostiene Furedi'®. L’altruismo
amorale, dunque, non e semplicemente falso, ma € uno strumento per escludere,
umiliare e, al contempo, affermarsi, proprio perché, sotto la sua apparenza etica, malcela
il suo intento distruttivo.

Un ulteriore effetto collaterale dell’altruismo amorale €& rappresentato
dall’emersione di una forma nuova di intolleranza detta selettiva o tollerante. Chi difende
una minoranza O una causa «progressista» acquisisce, nel contesto digitale, una
legittimazione morale cosi forte da poter escludere e ridicolizzare chi la pensa
diversamente, senza apparire intollerante. Come ha affermato Chantal Mouffe: «Nelle
democrazie contemporanee & necessario fare una distinzione tra antagonismo e
agonismo: il primo distrugge I'altro, il secondo lo riconosce come avversario legittimo»'’.
Nei social network il clima e spesso antagonista e 'altruismo amorale ne € una delle leve
principali: in nome del bene si produce esclusione e si deumanizza l'altro. La difesa di una
causa si trasforma in attacco contro chi dissente e questo produce una narrazione
pubblica polarizzata, incapace di tenere insieme differenze in un confronto equo e
pluralistico®®.

Il cuore pulsante di questo fenomeno é& il capitalismo dell’attenzione, che ha
assorbito anche il linguaggio dei diritti, della giustizia e della solidarieta. Secondo Bernard
Stiegler: «L’economia digitale ha trasformato la sensibilita individuale in una risorsa da
attirare e indirizzare, rendendo l'indignazione, I'empatia e I'attivismo forme espressive di
un capitale simbolico da gestire»®®. | contenuti morali ad alta intensita emotiva, immagini
scioccanti, appelli umanitari, denunce, ricevono maggiori interazioni e dunque hanno un
maggior valore. Guy Debord ha affermato che: «La societa dello spettacolo trasforma
tutto in rappresentazione». Attualmente anche la bonta, la compassione, la giustizia
diventano scene serializzate da interpretare nel teatro dei social media, tale processo
genera |'esteriorizzazione di una moralita condivisa e socialmente accettata, utile alla
costruzione della reputazione personale ma sdoganata dall’effettiva azione sul reale?°,

In questo senso, come spiegato, uno dei postulati fondativi dell’altruismo amorale &
I'indignazione digitale, essa appare come un gesto etico, ma spesso serve a rafforzare la
propria posizione in una rete di riconoscimenti reciproci con chi condivide le medesime
opinioni. Il sociologo Paolo Jedlowski ha parlato di «rituali dell’indignazione», in cui il vero
obiettivo non & cambiare qualcosa, ma solo mostrare pubblicamente le proprie credenze,
attualizzando cosi un processo reiterato di autoaffermazione?!. Chi denuncia
un’ingiustizia online, vera o presunta, spesso non si preoccupa di costruire un confronto,
ma di posizionarsi nel campo «giusto» dove trovare il nemico diventa fondamentale:

16 F. Furedi, 1997.

17 C. Mouffe, 2005, 50-51.
18 C. Mouffe, 2005.

19 B, Stiegler, 2010.

20 G. Debord, 1967.

21 p. Jedlowski, 2001.

144



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

I'altruismo amorale si alimenta infatti di conflitto, perché, come afferma Byung-Chul Han,
«I’odio polarizza, unisce gli uni contro gli altri e produce coesione negativa»??,

In questo contesto, I'altruista amorale non € mai solo un difensore dell’altro, ma
anche e soprattutto un attaccante strategico in cerca di un bersaglio che serve come alibi
per dare vita a battaglie simboliche, spesso effimere e pretestuose, ma mediaticamente
rilevanti.

La spirale del silenzio etico: quando la morale diventa un rischio

L'altruismo amorale si lega a doppio filo al tribalismo etico digitale, generando un
clima di conformismo che riduce, come spiegato, drasticamente il pluralismo del
dibattito. Chi non si allinea all’opinione dominante, anche quando lo fa in modo
argomentato e costruttivo, rischia l'isolamento, la violenza verbale e, quindi, la
cancellazione. Elisabeth Noelle-Neumann definiva questo fenomeno come la «spirale del
silenzio»: il timore dell'isolamento sociale porta a tacitare le proprie opinioni perché
percepite come minoritarie anche quando non lo sono. Nel contesto digitale, la spirale si
intensifica, gli algoritmi amplificano contenuti in linea con la morale percepita come
condivisa, creando le cosiddette echo-chambers: «camere dell’eco» in cui si rafforzano
convinzioni preesistenti e si delegittimano quelle divergenti?3. In questo ambiente, anche
il dissenso etico, cioe la critica a modalita aggressive di esprimere valori condivisi, diventa
un atto sovversivo e pericoloso, ponendoci di fronte a un paradosso: in nome della
morale, si impedisce I'espressione autentica dell’etica. Il dibattito diventa competizione
tra moralismi banalizzanti, non un confronto tra posizioni argomentate. Il rischio
maggiore ¢ la perdita di una vera dimensione deliberativa, dove le persone si ascoltano, si
interrogano e si confrontano all’interno di un altrove digitale, come afferma Sherrie
Turkle, che rischia invece di diventare una deriva di depauperamento relazionale?*.

Un ulteriore elemento di riflessione riguarda il ruolo degli algoritmi nella definizione
di cid che e giusto e meritevole. La visibilita e la censura automatica sono parametri
progettati per premiare contenuti che generano coinvolgimento, ma non distinguono tra
gualita morale reale e apparente. In tal modo, il concetto di «bene» viene, in parte,
delegato a processi matematici, che esulano da postulati etico-sociali condivisi. Questo
determina un’automatizzazione della morale: i contenuti piu visti diventano, per
associazione inconscia, quelli moralmente piu validi. Il bene comune e la giustizia
diventano una conseguenza del gradimento, generando un’involuzione pericolosa: si
rischia di ridurre la complessita del pensiero morale a una logica binaria di premio-
punizione, di like-dislike. Floridi parla di «infosfera» per indicare 'ambiente digitale che

22 B.C. Han, 2016, 36-37.
3 E. Noelle-Neumann, 2017.
24S. Turkle 2017.

145



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

abitiamo e dove il bene dovrebbe essere ripensato come risultato di un dialogo tra
umano e macchina, dove la tecnologia non sostituisca la riflessione, ma la stimoli,
condannando, di fatto, ogni scenario come quello attuale, in cui si premiano le virtu
apparenti, penalizzando il pensiero complesso, un ambito in cui I’etica sopracitata rischia
di non essere piu un valore collettivo, ma un prodotto da gestire, trasformare e
ottimizzare in un’ottica funzionale ogni volta che se ne presenta |'occasione?®.

Conclusioni

La nostra epoca ¢ attraversata da un paradosso senza precedenti: mentre la societa
digitale sembra dominata da richiami costanti alla giustizia, all’inclusivita, alla tutela
dell’altro, essa produce, al contempo, meccanismi feroci di esclusione, umiliazione,
punizione. Tale paradosso e il cuore pulsante dell’altruismo amorale, concetto che
abbiamo indagato come distorsione sintetica che si attualizza nei contesti digitali attuali.
Tuttavia, la morale non & scomparsa, si € trasformata in performance, in indignazione
organizzata, in gesto da ostentare. La presenza costante di un audience digitale, non solo
spettatrice ma anche giudice severa, incentiva una sorta di iper-etica apparente, dove
I'agire morale diventa strumento di appartenenza, di riconoscimento di visibilita, di
controllo: chi mostra di avere i valori percepiti come maggioritari, chi denuncia
I'ingiustizia, chi partecipa al linciaggio verbale contro i presunti colpevoli, guadagna
capitale simbolico in una cultura digitale ossessionata dalla reputazione. In questo
contesto, I'odio si ammanta di giustizia, la cancellazione dell’altro si presenta come atto
dovuto di difesa dei deboli, la vendetta si cela dietro una falsa empatia. Come afferma
Sherrie Turkle: «La perdita della capacita di parlare con gli altri, con empatia, imparando
nel contempo a sopportare solitudine e inquietudini, rischia di ridurre le nostre capacita
di riflessione»?®. Il risultato & una moralita disumanizzante, che non cerca comprensione
ma eliminazione, non persegue il dialogo ma l'annullamento dell’alterita e la sua
dannazione. L’altruismo amorale & esattamente questo: I'utilizzo di cornici etiche per
giustificare comportamenti aggressivi o distruttivi®’.

La cultura della cancellazione, I'economia della reputazione, I'identitarismo morale,
la gogna social e la monetizzazione dell’indignazione sono tutti sintomi di uno scenario in
cui il bene e il male sono ridefiniti secondo logiche volubili, performative e polarizzanti. Le
piattaforme digitali, con le loro architetture algoritmiche di visibilita, non sono semplici
spazi neutri, ma agiscono come amplificatori delle emozioni, premiando la certezza
incontrovertibile, I'immediatezza, il pensiero unico e penalizzando la complessita e il
dubbio. Cio non significa invocare un passato idealizzato privo di conflitti o contraddizioni,

25 L. Floridi, 2017.
265 Turkle, 2017
277. Bauman, 2017.

146



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

ma costruire un nuovo disincanto etico, fondato sulla responsabilita, sulla pacatezza
pluralista del giudizio, sulla capacita di distinguere tra il giusto e lipervisibile, tra
I’empatia e la vendetta. In una societa che vive di semplificazioni estreme, di algoritmi e
moralismi urlati, recuperare la complessita del giudizio etico, il valore del silenzio, la
pazienza del confronto & forse il gesto piu profondamente umano e rivoluzionario che si
pud attuare?®.

L’altruismo amorale puo essere neutralizzato solo passando da una etica apparente a
una etica resistente. Il primo passo & riconoscere che I'altruismo autentico non debba
coincidere necessariamente con la mera visibilita2?, come afferma Alice Marwick, ma con
la costruzione di relazioni durevoli, riscoprendo una sociologia della prossimita, che
riporti al centro l'altro come soggetto, non come funzione e bersaglio funzionale
all’affermazione della propria identita digitale.

Hartmut Rosa e Nathanael Wallenhorst sostengono che esiste un bisogno di
«risonanza», cioe di relazioni che trasformino, che generino cambiamento reciproco.
vero altruismo autentico & quello che trasforma entrambi gli interlocutori, che genera
crisi, che comporta anche il conflitto, ma all’interno di una relazione vera3’. Inoltre,
occorre anche ripristinare una nuova educazione al dissenso, capace di ricostruire il senso
del dialogo e della contraddizione. Attualmente viviamo in una societa che sembra piu
attenta all’altro, piu morale, piu indignata, ma in realta, questi gesti spesso celano logiche
che glorificano il pensiero unico, inseguono il branding personale, la ricerca di conflitto e
la coesione negativa. Come nel familismo sopracitato, anche qui la morale e presente, ma
e funzionale al sé; I'altruismo diventa strumentale, strategico, non e foriero di solidarieta,
ma di polarizzazione e indignazione rituale3..

Solo una nuova educazione digitale, capace di distinguere tra empatia reale e
simulazione algoritmica, potra disinnescare questo meccanismo e restituire allo spazio
pubblico la sua funzione piu autentica: quella del confronto e del riconoscimento
reciproco. E necessario, quindi, che la sociologia, e pil in generale il pensiero critico, attui
una neutralizzazione simbolica di questi meccanismi, affinché si possa tornare a una
riflessione morale non come apparenza, ma come relazione, responsabilita e impegno.
Recuperare I'etica della responsabilita3? al posto della persuasione pubblica che domina
le piattaforme, potrebbe essere il primo passo per decostruire la logica performativa e
omologante del buonismo esasperato e rimettere al centro la complessita della relazione
sociale. In tempi di intelligenza artificiale e ipervisibilita, coltivare ['autenticita
dell’altruismo reale diventa, come detto, il vero atto sovversivo e rivoluzionario.

285, Turkle, 2017

2 A, Marwick, 2015.

30 H. Rosa, N. Wallenhorst, 2023.
31 E. C. Banfield, 1958.

32 M. Weber, 1919.

147



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

BANFIELD Edward Christie, 1958, The moral basis of a backward society. Free Press,
Glencoe.

BANDURA Albert, 2017, Disimpegno morale. Come facciamo del male continuando a vivere
bene. Erickson, Trento.

BAUMAN Zygmunt, 2000, Liquid modernity. Polity Press, Cambridge.
BAUMAN Zygmunt, 2017, Retrotopia. Laterza. Bari-Roma.
BuTLER Judith, 2020, La forza della nonviolenza. Raffaello Cortina, Milano.

CiTToN Yves, 2014, L’économie de [lattention: nouvel horizon du capitalisme. La
Découverte, Parigi.

CITTON Yves, 2014, Pour une écologie de I'attention. Seuil, Parigi.
DeBORD Guy, 1967, La société du spectacle. Buchet-Chastel, Parigi

Eco Umberto, 2016, Pape Satan Aleppe. Cronache di una societa liquida. La nave di Teseo,
Milano.

FLorIDI Luciano, 2022, Etica dell’intelligenza artificiale. Raffaello Cortina, Milano.

FLoRrIDI Luciano, 2017, La quarta rivoluzione. Come l'infosfera sta trasformando il mondo.
Raffaello Cortina, Milano.

FoucauLT Michel, 2014, Sorvegliare e punire. Nascita della prigione. Einaudi, Torino.

FUrRepl Frank, 1997, Culture of fear: risk-taking and the morality of low expectation.
Continuum, London.

HAN Byung Chul, 2016, Psicopolitica. Il neoliberismo e le nuove tecniche del potere.
Nottetempo, Roma.

HocHscHILD Arlie Russel, 1983, The managed heart: commercialization of human feeling.
University of California Press, Berkeley.

148



)
T Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025
ISSN 2421-4302

ILLouz, Eva, 2007, Cold intimacies: The making of emotional capitalism. Polity press,
Cambridge.

JEbLowski Paolo, 2001, Memoria, esperienza, modernita. FrancoAngeli, Milano.
LoviNk Geert, 2019, Sad by design: on platform nihilism. Pluto Press, Londra.
LovINk Geert, 2022, Stuck on the Platform. Reclaiming the Internet. Making Public, Londra.

MaARrwiIck Alice, 2015, Status update: celebrity, publicity, and branding in the social media
age. Yale University Press, New Haven.

McLUHAN Marshall, Powers Bruce, 1996, Il villaggio globale. XXI secolo: trasformazioni
nella vita e nei media. SugarCo, Milano.

Mourre Chantal, 2005, On the political. Routledge, Londra.

NOELLE-NEUMANN Elizabeth, 2017, La spirale del silenzio. Per una teoria dell'opinione
pubblica. Meltemi, Milano,

PAPACHARISSI Zizi, 2014, Affective publics: sentiment, technology, and politics. Oxford
University Press, Oxford

Rosa Hartmut, WALLENHORST Nathanael, 2023, Risonanza e vita buona. Educazione
capitalismo accelerato. Editrice Morcelliana, Brescia.

SIMON Herbert, 2019, Il labirinto dell'attenzione. Progettare organizzazioni per un mondo
ricco di informazioni. Luca Sossella editore, Roma.

STIEGLER Bernard, 2010, For a new critique of political economy. Polity Press, Cambridge.

Turekcl Zeynep, 2017, Twitter and tear gas: the power and fragility of networked protest.
Yale University Press, New Haven.

TurkLE Sherrie, 2011, Alone togheter: why we expect more from technology and less from
ourselves. Basic Books, New York.

TurkLE Sherrie, 2017, La conversazione necessaria. La forza del dialogo nell’era digitale.
Einaudi, Torino.

149



2
WA Anno 11 Numero 2
Pcittica.eu Dicembre 2025

ISSN 2421-4302
WEBER Max, 1919, Politik als beruf. Duncker & Humblot, Monaco.

YANG Guobin, 2017, The red guard generation and political activism in China. Columbia
University Press, New York.

ZIccARDI Giovanni, 2016, L’odio on line: violenza verbale e ossessioni in Rete. Raffaello
Cortina editore, Milano.

ZUBOFF Shoshana, 2019, The age of surveillance capitalism. The fight for a human future at
the new frontier of power. Public Affairs, New York.

150



