
                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

126 

 

  

 

VIVERE NELLA SOCIETÀ VIRTUALE: 

NUOVI IMMINENTI SCENARI PER LE RELAZIONI SOCIALI 
  

PIER PAOLO BELLINI 

 

Abstract: la presente ricerca è parte di uno studio più ampio sulle piattaforme immersive, 

in particolare sugli sviluppi del metaverso: in questa sede ci occuperemo di uno dei 

diversi aspetti critici dell’esperienza «immersiva», grande traguardo insieme tecnologico, 

cognitivo, sensoriale, comunicativo, relazionale, morale e anche (o principalmente) 

commerciale. Dopo aver delineato le problematiche inerenti al rapporto tra reale e sua 

rappresentazione, alle opportunità e le sfide della simulazione, al ruolo giocato dalla 

sensorialità nella costruzione della propria presenza, si procederà alla costruzione di un 

frame di riferimento per la definizione dell’ambiente futuro (in parte già presente) delle 

interazioni interpersonali. La tecnologia non necessariamente è apripista di una visione 

post-umana della realtà.  

 

Keywords: Rappresentazione – Simulazione – Sensorialità – Presenza – Immersività 

 

Abstract: this research forms part of a broader study on immersive platforms, with 

particular focus on the developments of the metaverse. Here, we address one of the 

many critical dimensions of the «immersive» experience – a major achievement that is at 

once technological, cognitive, sensorial, communicative, relational, moral, and also (or 

perhaps primarily) commercial. After outlining the issues related to the relationship 

between reality and its representation, the opportunities and challenges of simulation, 

and the role of sensoriality in shaping one’s sense of presence, we proceed to build a 

conceptual framework for defining the future (and partly already present) environment 

of interpersonal interactions. Technology does not necessarily herald a post-human vision 

of reality. 

 

Keywords: Representation – Simulation – Sensoriality – Presence – Immersion 

 

 

 

 
 Pier Paolo Bellini, Professore associato di Sociologia dei processi culturali e comunicativi GSPS-06/A, 
Università degli Studi del Molise. Email: pierpaolo.bellini@unimol.it 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

127 

 

Il reale e la sua rappresentazione 

 

Nel tentare di analizzare il rapporto tra reale e virtuale (che è a sua volta un dato di 

realtà), dobbiamo partire, in una prospettiva necessariamente interdisciplinare, dal 

rapporto tra mente e realtà o, ancora più precisamente, tra realtà e sua 

rappresentazione. Si tratta di un problema tanto esperienziale quanto filosofico di 

sempre, che tocca una dinamica delicatissima e quotidiana del nostro vivere: noi 

conosciamo le cose (e tra le cose ci siamo noi stessi) sempre attraverso una mediazione, 

sia essa sensoriale, simbolica, narrativa, tecnologica, digitale… virtuale. Che tipo di 

rapporto c’è/deve esserci tra la realtà e la sua rappresentazione? Sono mondi/realtà 

correlate o autonome? Esiste una priorità? Si tratta di domande non banali e ancora oggi 

(forse soprattutto oggi) di difficile soluzione.  

Ma c’è una domanda ancora più radicale al di sotto di queste pur impegnative 

domande: si può conoscere la realtà? Tommaso D’Aquino aveva affrontato il problema 

all’interno della lunga tradizione filosofica che si rifaceva al pensiero di Aristotele: il 

filosofo ateniese riteneva che la distinzione tra il vero e il falso non ha luogo «nelle cose 

in sé», bensì «nell’intelletto» (en dianoia). Rileggendo Aristotele attraverso la lente di 

Agostino, Tommaso era arrivato alla nota formulazione di verità come adaequatio rei et 

intellectus: «L’esserci della cosa non è in sé la verità, ma il presupposto o il contenuto 

della verità. La conoscenza dell’intelletto è “in certa misura causata” (quodammodo 

causatur) dall’esserci della cosa che si manifesta e si compie nella conoscenza 

intellettuale dell’anima, la quale “è in grado di accordarsi a ogni ente”. Pertanto vero è il 

giudizio dell’intelletto che si è adeguato all’oggetto ad esso esterno»1. 

David John Chalmers, filosofo australiano, tra i più noti studiosi contemporanei di 

filosofia della mente e della coscienza, negli ultimi anni ha scritto anche di realtà virtuale 

e metaverso riprendendo il percorso da Cartesio: come si fa a sapere che la percezione 

del mondo non è un'illusione? «Come fate a sapere che non state sognando in questo 

momento? Come fate a sapere di non essere ingannati da un genio maligno e indotti a 

pensare che tutto questo sia reale, quando non lo è? Oggi si potrebbe affrontare il 

problema ponendo la domanda che vi ho appena fatto: come fate a sapere che non vi 

trovate in un mondo virtuale?»2.  

C’è una linea rossa che collega il pensiero cartesiano a quello di Immanuel Kant: 

quest’ultimo affermava che esiste un regno delle apparenze e un regno diverso e 

inconoscibile delle cose in sé. Possiamo conoscere le apparenze, ma non abbiamo 

conoscenza delle cose in se stesse. Supponiamo di osservare una tazza. La tazza che 

vediamo è un'apparenza. «Tuttavia, alla base di questa apparenza c'è anche una cosa in 

sé. Kant sosteneva che non possiamo conoscere la cosa in sé che sta alla base della tazza. 

 
1 V.H. Splindler, 2025. 
2 J.D. Chalmer, 2023, 14. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

128 

 

La cosa in sé è una x inconoscibile»3. Lo stesso Kant, quindi, si attiene ancora saldamente 

all’idea di un «accordo tra la nostra conoscenza e gli oggetti», come scrive nella Critica 

della ragion pura. Il suo porre l’accento sulle condizioni soggettive della conoscenza, 

tuttavia, non è senza conseguenze. Infatti, se gli oggetti sono costituiti dal soggetto che 

conosce, quanto ancora a lungo è possibile mantenere l’idea di una loro corrispondenza 

con esso? «Questa corrispondenza – concetto che non equivale alla adaequatio di 

Tommaso – finisce per diventare solo un accordo della conoscenza con se stessa. 

L’idealismo tedesco ha spostato nettamente il baricentro sull’organo della conoscenza, 

celebrandone con sempre maggior pathos la libertà»4. 

Arriviamo così a Friedrich Nietzsche, per il quale, come è noto «non ci sono fatti, solo 

interpretazioni». Non è possibile quindi affermare l’esistenza di un mondo oggettivo 

separato dalle interpretazioni. La «cosa in sé» kantiana è un’idolatria: un residuo della 

metafisica che Nietzsche vuole superare. Non diversamente, Artur Schopenhauer era 

arrivato a un capolinea molto simile: 

 
«“Il mondo è mia rappresentazione”: questa è una verità che vale in rapporto a ciascun 

essere vivente e conoscente, sebbene l'uomo soltanto sia capace d'accoglierla nella riflessa, 

astratta coscienza. […]  Egli non conosce né il sole né la terra, ma appena un occhio, il quale 

vede un sole, una mano, la quale sente una terra. il mondo da cui è circondato non esiste se 

non come rappresentazione, vale a dire sempre e dappertutto in rapporto ad un altro, a colui 

che rappresenta, il quale è lui stesso»5. 

 

 

La simulazione 

 

Come si sarà intuito, la portata del problema è di enormi proporzioni e va a 

interessare non soltanto categorie filosofiche, ma, a cascata, concezioni e prassi che 

sottendono la nostra quotidianità. La riflessione «sulla realtà e il suo doppio» (inteso 

come rappresentazione o come sostituzione) è stata al centro del pensiero di Jean 

Baudrillard che, quasi cinquant’anni fa, aveva individuato nella cultura postmoderna una 

traiettoria di «sparizione» del reale:  
 

«Il grande evento di questo periodo, il grande trauma, è questa agonia dei referenti forti, 

l'agonia del reale e del razionale, che introduce a un'era della simulazione, […] la scomparsa 

degli oggetti nella loro stessa rappresentazione. Gli oggetti non rassomiglino più a niente, se 

non alla figura vuota della rassomiglianza, alla forma vuota della rappresentazione, […] una 

sostituzione al reale dei segni del reale»6.  

 

 
3 Ivi, 404. 
4 V.H. Splindler, 2025. 
5 A. Schopenhauer, 2005, 24. 
6 J. Baudrillard, 2009, 22-24-61. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

129 

 

Si tratta di una vera e propria rivoluzione che sconvolge i fondamenti stessi della 

cultura e dell’esperienza quotidiana, tutta, cioè, «la fede e la buona fede occidentale», 

che si sono da sempre impegnate in questa scommessa della «rappresentazione»: «Che 

un segno possa rimandare alla profondità del senso, che un segno possa scambiarsi con 

del senso, e che qualcosa funga da garanzia a questo scambio — Dio, naturalmente»7.  

Anche Cartesio, in fondo, e lo stesso Kant erano arrivati a affermare la cogenza (per 

quanto indimostrabile) del reale tramite sul suo nesso misterioso con Dio. Ora però 

qualcosa di irriducibile sta accadendo: cosa succede quando «Dio stesso può essere 

simulato, e cioè ridursi ai segni che ne fanno fede? Allora tutto il sistema perde la sua 

legge di gravitazione, a sua volta non è più che un gigantesco simulacro — non irreale, ma 

simulacro, vale a dire che non si scambia più con del reale, ma si scambia in sé, in un 

circuito ininterrotto»8. 

È successa una cosa prima impensabile e ormai irreversibile, secondo il sociologo 

francese: «Il passaggio dai segni che dissimulano qualcosa ai segni che dissimulano che 

non c’è niente, segna la svolta decisiva. […] La simulazione è infinitamente più pericolosa 

perché lascia sempre supporre, al di là del suo oggetto, che l’ordine stesso e la legge 

stessa potrebbero, in effetti, essere solo simulazione»9. «Da qui, l’isteria caratteristica del 

nostro tempo: quella della produzione e della riproduzione del reale. Continuando a 

produrre e a sovraprodurre, tutta una società cerca solo di risuscitare il reale che le 

sfugge»10. 

Sicuramente la visione apocalittica di Baudrillard apre scenari di suicidio culturale 

dell’occidente: è altrettanto vero che indietro non si torna e che la simulazione 

(soprattutto quella virtuale) è diventata ormai la modalità normale di rapporto con la 

realtà e strumento per la sua conoscenza. La realtà virtuale ci ha messo a disposizione 

«simulatori in grado di insegnarci a fare qualsiasi cosa»11.  

Sherry Turkle individua una doppia faccia della simulazione: da una parte essa esige 

l'immersione, che ha già provato i suoi benefici, ma ci rende più vulnerabili. Dall’altra 

parte essa genera disagio. Perché concentrarsi sul disagio creato? «Al giorno d'oggi 

guardiamo il mondo attraverso il prisma della simulazione. Il disagio ci fa pensare alle 

cose che la simulazione lascia fuori, ci permette di scoprire grandi verità»12. La sociologa 

americana osserva che oggi chi dà voce al malcontento sulla simulazione corre il rischio di 

essere visto come nostalgico o impegnato in una «azione di retroguardia». Il disagio della 

simulazione è stato avvertito per primo da quei diversi professionisti che «volevano 

 
7 Ivi, 65. 
8 Ibidem. 
9 Ivi, 66-84. 
10 Ivi, 88. 
11 J. Lanier, 2017, 243. 
12 S. Turkle, 2009, 20. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

130 

 

preservare quelli che definivano gli «spazi sacri», i posti in cui la tecnologia non avrebbe 

potuto intaccare le sacrosante tradizioni collegate ai loro valori più intimi»13.  

Nell’ambito della ricerca scientifica, questo forzato affidamento a realtà virtuali, cioè 

realtà letteralmente «manipolate», costruite da altri, mette di fronte al problema non 

secondario della «legittimità» di questi mondi costruiti: «Gli studenti non avevano altra 

scelta che fidarsi delle simulazioni, il che significava che dovevano fidarsi dei 

programmatori che avevano approntato quelle simulazioni»14. Qui si apre uno squarcio 

sulle dinamiche etiche e di potere che stanno dietro la costruzione di questi mondi, uno 

squarcio sulla irriducibile «opacità» della realtà virtuale.  

 

 

Il ruolo della sensazione 

 

Ciò che rende «credibile» una realtà virtuale è certamente la forza del suo racconto 

interno, ma la sua efficacia è garantita dalla «sensazione» che genera: la sensazione è un 

complesso processo nel quale gioca un ruolo centrale la nostra sensorialità. Occorre 

riflettere su come gli «strumenti», la tecnologia, hanno da sempre contribuito a mutare 

alla radice la nostra capacità sensoriale (Mac Luhan per spiegare la funzione dei media 

comunicativi li definiva come «Extensions of man», estensioni, protesi dei sensi 

dell’uomo, finalizzati a estenderne a dismisura il raggio di azione): ma, «più potenti 

diventano i nostri strumenti e più è difficile immaginare il mondo senza di essi»15. Si 

potrebbe dire che oggi è difficile immaginare perfino noi stessi senza di essi, il nostro 

corpo senza di essi. La componente immersiva sembra, in questa traiettoria millenaria, 

poter essere in grado di segnare un balzo di carattere antropologico e irreversibile. La 

consapevolezza che l'artefatto permetta di percepire e di agire sul mondo non è nuova:  
 

«Attraverso la zappa si controllava la durezza del terreno, mentre si sminuzzava la zolla, 

attraverso il martello il calzolaio percepiva la consistenza della pelle mentre operava sulla 

stessa. Tuttavia, quando l'artefatto da prolungamento del corpo diviene altro e la relazione 

con il mondo è la relazione con l'interfaccia, si modificano i processi di modellizzazione, di 

esperienza e di concettualizzazione. […] La tecnologia aumenta la nostra corporeità e in 

questo modo ridefinisce il senso stesso del nostro essere uomini»16.  

 

Interessante, su questo, introdurre nell’analisi il concetto di «abitudine» intesa come 

inquadramento della spazialità del corpo e la sua motilità: l’abitudine viene definita da 

Maurice Merleau-Ponty come «apprensione motoria di un significato motorio». In 

pratica, per il cieco il bastone cessa di essere un oggetto in quanto non più percepito per 

se stesso, e la sua estremità si trasforma in zona sensibile, aumentando l'azione e il raggio 

 
13 Ivi, 21. 
14 Ivi, 34. 
15 S. Turkle, 2009, 24. 
16 P.C. Rivoltella, P.G. Rossi, 2019, 6-3.  



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

131 

 

d'ampiezza del tatto: «L'abitudine esprime quindi “il potere che noi abbiamo di dilatare il 

nostro essere al mondo, o di mutare esistenza assimilando nuovi strumenti”, è un sapere 

che si affida solo allo sforzo corporeo»17. Questo fa capire che il corpo è diventato il 

campo di battaglia delle concezioni del mondo che oggi si fronteggiano e nello stesso 

tempo il cardine delle questioni di potere nel futuro: il corpo, fino ad oggi la nostra 

interfaccia col mondo, «sarà virtuale e sarà protagonista di forme inedite di esperienza. 

grazie alla pervasività della digitalizzazione, potrà vivere dimensioni di realtà precluse al 

corpo fisico. La virtualizzazione del nostro corpo ci porta a vivere una dissociazione 

identitaria permanente, ad avere un senso moltiplicato dello spazio»18. 

Potremmo perciò dire che è in atto, insieme a una estensione della sensorialità 

umana, una contrapposta urgenza di distinzione tra la costruzione mediata e la realtà che 

ne risulta: su questo, le posizioni sono molto simili a quelle per le quali 60 anni fa 

Umberto Eco creò l’efficace divisione tra «apocalittici e integrati» (non c’era ancora 

internet, né realtà virtuale né intelligenza artificiale).  

Quello che è possibile registrare, nell’analisi dei mutamenti sensoriali legati alla 

nuova tecnologia immersiva è uno spostamento di gerarchia: «Tra tutti i sensi, viene 

potentemente riabilitato il tatto. Non più la sovranità dello sguardo, ma quella del tatto. 

Di un tatto, che grazie al computer, può essere sollecitato a distanza e agire a distanza»19. 

«Rispetto all’aptica, gli altri sensi si tengono a distanza. L’aptica richiede un contatto 

diretto con il mondo. Occorre spingersi contro gli oggetti per sentirli»20. 

La civiltà occidentale ha concepito il conoscere come un atto di distanziamento dalle 

cose, di sospensione delle emozioni, perciò ha sempre diffidato del tatto. Oggi si 

prospetta un rovesciamento di questo schema: «La conoscenza diventa immersione nelle 

cose, assume caratteri emotivi, l'esperienza diventa fonte di apprendimento, si capiscono 

le cose come fanno i bambini, col gioco, esplorando e manipolando gli oggetti. ci 

misuriamo coi nostri pensieri scoprendoli nell'oggettivazione degli artefatti digitali»21. 

Per alcuni «apocalittici» questo ritorno agli organi bassi (quelli che ci rendono più 

vicini agli animali e forse inferiori a loro) può diventare, paradossalmente, la salvezza, la 

via di fuga dal destino post-umano della storia: «Saremo salvati dai sensi bassi, come 

sensi della prossimità, di una prossimità insopprimibile: dall’olfatto, dal gusto, dal tatto. 

Da quanto della nostra cinestesi corporea non è “viralizzabile”, dislocabile sul virtuale-

reale della relazione di distanza (la vista e l’udito). […] La nostra umanità relazionale sarà 

salvata dall’incomprimibilità espressiva dei corpi, dell’anima bassa»22. 

In realtà, questa anima bassa sembra poter entrare sempre di più e sempre più 

potentemente all’interno della sensorialità digitale, essere cioè l’ultimo traguardo della 

 
17 S. Colazzo, R. Maragliano, 2022, 79. 
18 Ivi, 13. 
19 Ivi, 22. 
20 J. Lanier, 2017, 148-152. 
21 S. Colazzo, R. Maragliano, 2022, 23. 
22 E. Mazzarella, 2022, 653-663. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

132 

 

immersività totale: nel mondo dei videogames già è possibile indossare guanti e tute 

intelligenti in grado di dare feedback fisici (cioè tattili) di ciò che accade all’avatar nella 

realtà virtuale. Molti di questi dispositivi esistono già, sebbene siano talmente costosi e 

funzionalmente limitati che in genere li si utilizza esclusivamente per scopi industriali. 

All’interno di questi dispositivi «c'è una rete di motori e attuatori elettroattivi che 

gonfiano minuscole sacche d’aria, le quali a loro volta limitano la capacità di movimento 

oppure esercitano pressione sul corpo di chi li indossa!»23.  

Proviamo a immaginare cosa potrà essere, in un futuro non troppo lontano, 

l’applicazione di questa simulazione corporea nel settore della pornografia, «uno dei 

pilastri su cui, com’è noto, poggia l’espansione economica di Internet»24. È probabile che 

nel settore del lavoro sessuale i cambiamenti saranno ancora più profondi che 

nell’industria cinematografica «e che tale processo di trasformazione renderà il confine 

tra pornografia e prostituzione più indistinto di quanto già non sia»25. 

La gestione della sensorialità è il vero campo di battaglia economico e, in qualche 

modo, “politico” del futuro: «L'acquisizione più costosa di Facebook è stata quella di 

CTRL-Labs, una start-up che si occupa di interfacce neurali e produce bracciali che 

registrano l’attività elettrica presente nei muscoli scheletrici (una tecnica chiamata 

elettromiografia)»26. Le cosiddette interfacce cervello-computer (BCI, Brain-to-Computer 

Interfaces), continuano ad attirare ancora più investimenti e possono essere parzialmente 

invasive o completamente invasive, a seconda della vicinanza degli elettrodi al tessuto 

cerebrale: nel 2015, Elon Musk ha fondato Neuralink, di cui è tuttora amministratore 

delegato, annunciando contestualmente che «la società stava lavorando a un dispositivo 

“simile a una macchina da cucire” in grado di impiantare nel cervello umano sensori di 

spessore compreso tra quattro e sei micrometri (circa un decimo dello spessore di un 

capello)»27. 

Interessante è l’analisi del cosiddetto «Effetto Proteus». Come Proteo, divinità greca 

capace di cambiare forma, e in questo modo attuare una trasformazione identitaria, le 

caratteristiche degli avatar (altra forma di sé) sono in grado di alterare il comportamento 

degli individui nel mondo virtuale. Giocare a essere un personaggio diverso dal mondo 

reale genera «nuovi tratti sia nel mondo virtuale che in quello reale»28: indossare i panni 

di un avatar, per esempio, che come un supereroe può volare, aiuta il soggetto ad 

attribuire a sé stesso le precedenti conoscenze relative ai supereroi. «Superman vola per 

aiutare le persone, io volo come Superman e quindi posso aiutare anch’io gli altri. Questo 

 
23 M. Ball, 2022, 217. 
24 D. Buckingham, 2019, 574. 
25 M. Ball, 2022, 362. 
26 Ivi, 219. 
27 Ivi, 221. 
28 B.A. Jabar et al., 2022, 60. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

133 

 

processo implicito di attribuzione spinge il soggetto ad attivare, in modo automatico, il 

comportamento prosociale, quando identifica nell’ambiente delle persone in difficoltà»29. 

 

 

La percezione della presenza 

 

Nell’ottobre del 2021 Mark Zuckerberg scrisse una Founder’s Letter per spiegare la 

motivazione del rivoluzionario cambio di nome dell’azienda in «Meta»: «La qualità 

distintiva del metaverso sarà un senso di presenza – come se fossi davvero lì con un’altra 

persona o in un altro luogo. Sentirsi veramente presenti con un’altra persona è il sogno 

massimo della tecnologia sociale»30. La «tecnologia sociale», la costruzione di relazioni 

attraverso e dentro il digitale, tocca il suo vertice di efficacia quando è capace di produrre 

un «senso di presenza». Anche in questo caso andiamo a toccare elementi delicati e 

intricati della nostra esperienza quotidiana: che cosa vuol dire «essere presenti»? La 

presenza coincide con la localizzazione del nostro corpo? 

David W. Schloerb, un ingegnere del MIT di Boston, ha introdotto la distinzione tra 

«presenza fisica» (physical presence) e «presenza soggettiva» (subjective presence): più 

precisamente, con la prima si intende «l’esistenza di un oggetto in una particolare 

regione spazio-temporale», mentre la presenza soggettiva coincide con «la percezione di 

essere collocato nello stesso spazio fisico in cui si verifica un dato evento o si sviluppa un 

certo processo o si trova una certa persona»31. La realtà, intesa come un insieme di 

oggetti collocati fuori dalla mente e dotati di caratteristiche spaziali ben definite, è 

contrapposta all’ambiente digitale (virtuale), inteso come simulazione degli oggetti reali. 

È all’interno di questa visione «che è nata la definizione di presenza oggi maggiormente 

condivisa all’interno del mondo tecnologico: l’illusione percettiva di non mediazione. In 

pratica, secondo questa definizione, io sono presente all’interno di un ambiente virtuale 

quando non mi accorgo della tecnologia che lo ha generato»32.  

Ne deriva che «l’autenticità è legata alle percezioni e alle esperienze individuali di un 

oggetto o evento, piuttosto che essere una determinazione oggettivistica formata da 

giudici o esperti indipendenti»33. «Se si verifica che il “Sé” ha la sensazione di essere 

immerso in una situazione (“essere lì”) significa che la mente ha attivato quel particolare 

meccanismo cognitivo-sensoriale detto, appunto, presenza»34. La presenza sociale è, in 

definitiva, «la sensazione di essere con un'altra persona in un ambiente mediato»35. 

 
29 G. Riva, A. Gaggioli, 2019, 1811. 
30 M. Zuckerberg, 2021. 
31 G. Riva, A. Gaggioli, 2019, 1260. 
32 Ivi, 1270. 
33 C. Flavián et al., 2024, 3) 
34 A. Carciofi, 2022, 71. 
35 S. Richter, A. Richter, 2023, 5. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

134 

 

È fondamentale considerare che il mondo virtuale di ultima generazione (a differenza 

di quello 2D) è in grado di indurre questa sensazione andando a stimolare i cosiddetti 

Neuroni GPS individuati recentemente dai due neuroscienziati norvegesi (premi Nobel) 

May-Britt Moser e Edvard I. Moser: quando sperimentiamo luoghi multipli (una video-

conference dal nostro studio), noi ci sentiamo nel nostro studio, non nelle stanze (per noi 

virtuali) dei nostri interlocutori. Per questo le tradizionali piattaforme di videoconferenza 

(2D) non attivano i neuroni GPS e non lasciano segni sulla nostra memoria spaziale: 

quando chiudiamo la call non sentiamo il bisogno di «rientrare» in studio. Si è potuto 

appurare che la realtà virtuale e la realtà aumentata – le due tecnologie che sono il cuore 

di metaverso – «sono invece in grado di attivare i neuroni Gps e rendere il soggetto 

presente nei luoghi digitali»36. Utilizzando questi neuroni, il cervello interagisce con lo 

spazio fisico nel quale il soggetto vive, lo registra e infine, esattamente intorno a questi 

«luoghi vissuti», costruisce la sua memoria autobiografica: in parole semplici, ognuno di 

noi «è», in qualche modo, i posti in cui è vissuto. Il metaverso è capace di generare questi 

luoghi.  

Ma come avviene che ci sentiamo presenti nella realtà virtuale? «La risposta è molto 

semplice: perché la realtà virtuale impiega meccanismi simulativi molto vicini a quelli 

utilizzati dalla nostra mente»37. «Alla base della realtà virtuale, a essere precisi, non c’è 

una simulazione della realtà ma una stimolazione delle aspettative neurali»38. 

L'esperienza del nostro corpo non è diretta, ma è il risultato di una simulazione creata 

dalla nostra mente. Il metaverso funziona in modo simile: il senso di presenza è generato 

dalla sua capacità «di prevedere come la mente simula la realtà e di generare contenuti 

digitali che siano coerenti con queste previsioni»39. 

L’identificazione dei neuroni GPS ha confermato l’esistenza di un sistema simulativo 

basato su schemi di tipo motorio che consente al soggetto di organizzare e comprendere 

l’azione propria e altrui. Durante questo processo, vengono generate, intuitivamente, 

delle rappresentazioni interne degli stati corporei associati all’azione, «come se» 

l’individuo stesse realmente agendo. In pratica, «“dentro di noi” esiste un sistema 

mentale di realtà virtuale che ci permette di pianificare e verificare i nostri 

comportamenti e di comprendere quelli altrui»40.  

Come si può intuire, tante esperienze immersive possono portare a un pericoloso 

slittamento patologico: il Reality Shifting ne è un esempio. Per capire le proporzioni del 

fenomeno, basti dire che su TikTok ha ottenuto più di due miliardi di visualizzazioni e 200 

mila post contrassegnati dall’hashtag #shifting, cresciute esponenzialmente anche su 

diverse altre piattaforme social online come Amino, Reddit, YouTube e Wattpad. Si tratta 

di una pratica finalizzata a spostare la coscienza dalla Realtà Corrente (CR) a un’altra 

 
36 E. Mazzarella, 2022, 1373. 
37 G. Riva, A. Gaggioli, 2019, 882. 
38 J. Lanier, 2017, 64. 
39 E. Mazzarella, 2022, 1397. 
40 G. Riva, A. Gaggioli, 2019, 1015. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

135 

 

realtà, la Realtà Desiderata (DR). È una forma di evasione durante la quale «il soggetto 

che la pratica si astrae dalla realtà per catapultarsi in un mondo immaginifico, plasmato 

sui propri desideri e le proprie fantasie»41. Attività mentale di tendenza emersa 

all'improvviso dopo lo scoppio della pandemia, è praticata principalmente dai membri 

della generazione post-millennial, descritta come «l'esperienza di essere in grado di 

trascendere i propri confini fisici e visitare universi alternativi, per lo più immaginari. 

Alcuni praticanti segnalano un forte senso di presenza nelle loro realtà desiderate, 

confermato da altri che credono nella realtà concreta del mondo alternativo in cui si 

spostano»42.  

Per spostarsi nella propria Realtà Desiderata esiste un prontuario di strategie: una 

meditazione di 5-10 minuti, uno script dettagliato con informazioni su aspetto preferito, 

tratti, amici, famiglia o ambiente, un ascolto di messaggi «subliminali» (descrizioni 

accelerate e stratificate con musica e rumore ambientale disponibili su YouTube e 

SoundCloud) mentre ci si stende sul pavimento in posizione di stella marina contando fino 

a 100. Vi sono poi varianti come quella di «Alice nel Paese delle Meraviglie» che prevede 

che, sempre sdraiati sulla schiena, ci si immagini di essere seduti contro un albero per poi 

inseguire un personaggio che conduce «nella tana del Bianconiglio». Oppure si può 

utilizzare il Metodo del Cuscino che prevede di scrivere affermazioni su un pezzo di carta 

e ripeterle prima di andare a letto, assicurandosi di dormire con il foglio sotto il cuscino. 

Infine esiste il metodo dell'Elevator, nel quale ci si immagina di essere in un ascensore 

che va alla Realtà Desiderata posta all'ultimo piano: «I livelli di energia presumibilmente 

si intensificano mentre l'ascensore sale oltre i piani. Quando l'energia è sufficientemente 

alta, le porte dell'ascensore si aprono sulla DR»43. 

Non è una cosa semplice: non tutti, purtroppo, possono cambiare la propria realtà. I 

post analizzati sui social riportano storie drammatiche di individui che hanno provato, 

senza successo, a raggiungere la Realtà Desiderata: «Sto cercando di cambiare da quasi 

due settimane e non succede nulla. Vedo numeri angelici, ho tutti i sintomi, ma non 

cambio. Non so come contattare il mio medico, ho provato tutti i metodi possibili, ma 

niente funziona. Mi viene da piangere perché ci sto provando con tutte le mie forze e non 

ci sono risultati. Mi sento così demotivato e inutile»44. Le tecniche di spostamento e le 

conseguenti alterazioni della coscienza «hanno diversi parallelismi con l'ipnosi. Il Reality 

Shifting può essere considerata una particolare forma di autoipnosi»45.  

La costruzione di mondi virtuali immersivi, l’invasività della simulazione come 

metodologia di conoscenza, apre interrogativi su principi costruttivi di quei mondi stessi: 

«Negli anni '80, il Professore Barry Niloff insisteva che i suoi studenti imparassero la fisica 

della tecnologia dei display. Ora, scrupoli del genere sembrano appartenere a un'epoca 

 
41 A. Carciofi, 2022, 46. 
42 E. Somer et al., 2021, 1. 
43 Ivi, 3. 
44 Ivi, 5. 
45 Ivi, 6. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

136 

 

passata, impossibilità pratiche portano gli scienziati, vecchi e giovani, ad accettare 

l'opacità»46. Quello che Turkle chiama «opacità» è forse il problema più critico delle 

realtà create e dei loro creatori: se il Dio dei filosofi era opaco, quello degli ingegneri non 

lo è di meno.  

 
«Ma va bene creare una simulazione che coinvolga un milione di esseri coscienti che 

conducono una vita in gran parte felice e realizzata? A prima vista, questo sembra accettabile. 

Qualcuno potrebbe obiettare che anche nelle simulazioni idilliache di milioni di persone, 

stiamo "giocando a fare Dio". È mia opinione che non dovremmo creare queste simulazioni 

alla leggera. Dovremmo pensare attentamente a quello che stiamo facendo»47. 

 

 

Conclusioni  

 

Quale sarà l’esito di questo sviluppo impetuoso e disordinato che tocca i nervi 

scoperti e vitali della nostra relazione con la realtà? Quali sono i nodi non evitabili della 

sua potenza invasiva? «Forse il nostro atteggiamento nei confronti di tali questioni ha a 

che vedere con quanto apprezziamo la realtà fisica. Io adoro il mondo naturale, adoro 

essere vivo. La realtà virtuale fa parte di un universo meraviglioso. non è un mezzo per 

distaccarsene, né un illusorio tentativo di sopraffarlo»48. La rappresentazione, la 

simulazione, la simbolizzazione del reale possono sostituirlo o tentare di avvicinarlo 

(sempre che se ne supponga l’esistenza). In fondo già Shakespeare si interrogava su 

questa esaltante e rischiosa capacità umana quando si chiedeva in Romeo e Giulietta 

«What’s in a name? That which we call a rose by any other name would smell as sweet» 

(«Che cosa c’è in un nome? Ciò che chiamiamo rosa, anche con un altro nome 

conserverebbe il suo dolce profumo»): il problema è il profumo della realtà non il suo 

nome (quel nome della rosa che fissò la notorietà mondiale di Umberto Eco). Il 

nominalismo è in qualche modo sempre a rischio di conflitto con le cose che nomina, 

tende a prevaricarle finché esse glielo permettono, o finché si ritiene legittimato a farlo.  

È ancora possibile oggi sostenere la causa del realismo, anche in dosi ridotte?  

 
«L'esperienza non è affatto una guida perfetta alla struttura. infatti ci sbagliamo di continuo 

sui dettagli della struttura del mondo. Ma l'esperienza, unita all'appello alla semplicità, ci 

parla almeno di una struttura approssimata. Conoscere la struttura approssimata non è 

sufficiente per dirci tutto sul mondo. Ma può almeno dirmi alcune cose molto basilari sul 

mondo, come il fatto che ho un corpo e che esistono altre persone. […] Non sappiamo quanto 

della realtà sia accessibile e quanto sia inaccessibile. Ma la verità è là fuori e noi possiamo 

conoscerne un po'. […] Alla luce di tutto ciò, penso che dovremmo rifiutare un realismo 

ingenuo sul mondo esterno che afferma che le cose sono esattamente come sembrano, ma 

 
46 S. Turkle, 2009, 82. 
47 J.D. Chalmers, 2022, trad. it. 2023, 333. 
48 J. Lanier, 2017, 223. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

137 

 

dovremmo anche rifiutare un mero illusionismo. La concezione giusta è una sorta di realismo 

imperfetto»49. 

 

A conclusioni simili era giunto Franco Crespi riflettendo sul linguaggio umano: 

potremmo arrivare a pensare, con tanti filosofi e sociologi contemporanei, che «non c'è 

che il linguaggio», affermare cioè che la nostra realtà è pura apparenza, gioco 

inconsistente. Oppure, al contrario, insistendo sulle stesse premesse, potremmo arrivare 

alla convinzione che «proprio il linguaggio è portatore di dimensioni universali che 

sorreggono la nostra condizione di esseri finiti. L'approfondimento della natura 

costitutiva del linguaggio apre quindi a orizzonti e a possibilità, ancora in gran parte da 

esplorare, assai più ricche e promettenti degli esiti pur validi ma più limitati di cui, in un 

primo tempo, era pervenuta la svolta linguistica»50. 

 

 

 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 

BALL Mattew, 2022, The Metaverse and How It Will Revolutionize Everithing. Liveright 

Publishing Corporation, New York (trad. it. Metaverso. Cosa significa, chi lo controllerà e 

perché sta rivoluzionando le nostre vite. Garzanti, Milano, 2022). 

 

BAUDRILLARD Jean, 1981, Simulacres et simulation. Éditions Galilée, Paris (trad. it. Simulacri 

e imposture. Pgreco Edizioni, Milano, 2009). 

 

BUCKINGHAM David, 2019, The Media Education Manifesto. Polity Press, Cambridge (trad. 

it. Un manifesto per la media education. Mondadori università, Firenze, 2020).  

 

CARCIOFI Alessio, 2022, Vivere il metaverso. ROI Edizioni, Macerata-Milano. 

 

CHALMERS James D., 2022, Reality+: Virtual Worlds and the Problems of Philosophy. W. W. 

Norton & Company (USA) (trad. it. Più realtà. I mondi virtuali e i problemi della filosofia. 

Raffaello Cortina Editore, Milano, 2023). 

 

COLAZZO Salvatore, MARAGLIANO Roberto, 2022, Metaverso e realtà dell’educazione. Edizioni 

Studium, Roma. 

 

CRESPI Franco, 2005, Sociologia del linguaggio. Laterza, Roma-Bari. 

 

 
49 J.D. Chalmers, 2022, trad. it. 2023, 440-448-419. 
50 F. Crespi, 2005, 116. 



                                                                                                                Anno 11 Numero 2 
  Dicembre 2025 
ISSN 2421-4302  

 

138 

 

FLAVIÀN Carlos, IBÁNEZ-SANCHEZ Sergio, ORÚS Carlos, BARTA Sergio, 2024, «The dark side of 

the metaverse: The role of gamification in event virtualization». In International Journal 

of Information Management, 75, 102726, 1-13. 

 

JABAR Bakti Amirul, AZMI Millia, HERNANDO Graciel, MONIAGA Jurike V., ALPAULLIVAREZ 

Angelique Aurielle, 2022, The Social Impact of VR Technology on Society: A Systematic 

Literature Review. In Jurnal Teknik Informatika, 14 (2), 57-62. 10.31937/ti.v14i2.2778. 

 

LANIER Jaron, 2017, Dwan of the New Everything. Henry Holt and Company, New York. 

(trad. it. L’alba del nuovo tutto. il Saggiatore, Milano, 2019). 

 

MAZZARELLA Eugenio, 2022, Contro metaverso. Salvare la presenza. Mimesis, Milano. 

 

RICHTER Shahper, RICHTER Alexander, 2023, «What is novel about the Metaverse?». In 

International Journal of Information Management, 73, 102684. 

 

RIVA Giuseppe, GAGGIOLI Andrea, 2019, Realtà virtuali. Gli aspetti psicologici delle 

tecnologie simulative e il loro impatto sull’ esperienza umana. Giunti Psychometrics, 

Firenze, (Edizione Kindle). 

 

RIVOLTELLA Pier Cesare, ROSSI PIER Giuseppe, 2019, «Introduzione. Tecnologia e didattica 

nella società informazionale. Una cornice concettuale». In Tecnologie per l’educazione, a 

cura di Pier Cesare Rivoltella e Pier Giuseppe Rossi. Pearson, Milano. 

 

SCHOPENHAUER Arthur, 1819, Die Welt als Wille und Vorstellung. Brockhaus, Lipsia (trad. it. 

Il mondo come volontà e rappresentazione. E-text www.liberliber.it, 2005).  

 

SOMER Eli, CARDEÑA Etzel, CATELAN Ramiro Figueiredo, SOFFER-DUDEK Nirit, 2021, «Reality 

shifting: psychological features of an emergent online daydreaming culture». In Current 

Psychology,  https://doi.org/10.1007/s12144-021-02439-3. 

 

SPLINDLER Wolfgan H., 2025, La domanda implacabile. In «Il Foglio», 25/08. 

 

TURKLE Sherry, 2009, Simulation and its discontents. MIT Press Massachusetts Institute of 

Technology (trad. it. Il disagio della simulazione. Ledizioni, Milano, 2011). 

 

ZUCKERBERG Mark, 2021, Founder’s Letter, 

https://www.ideeideas.it/press/By_Mark_Zuckerberg.pdf. 

 

 

http://www.liberliber.it/
https://doi.org/10.1007/s12144-021-02439-3
https://www.ideeideas.it/press/By_Mark_Zuckerberg.pdf

